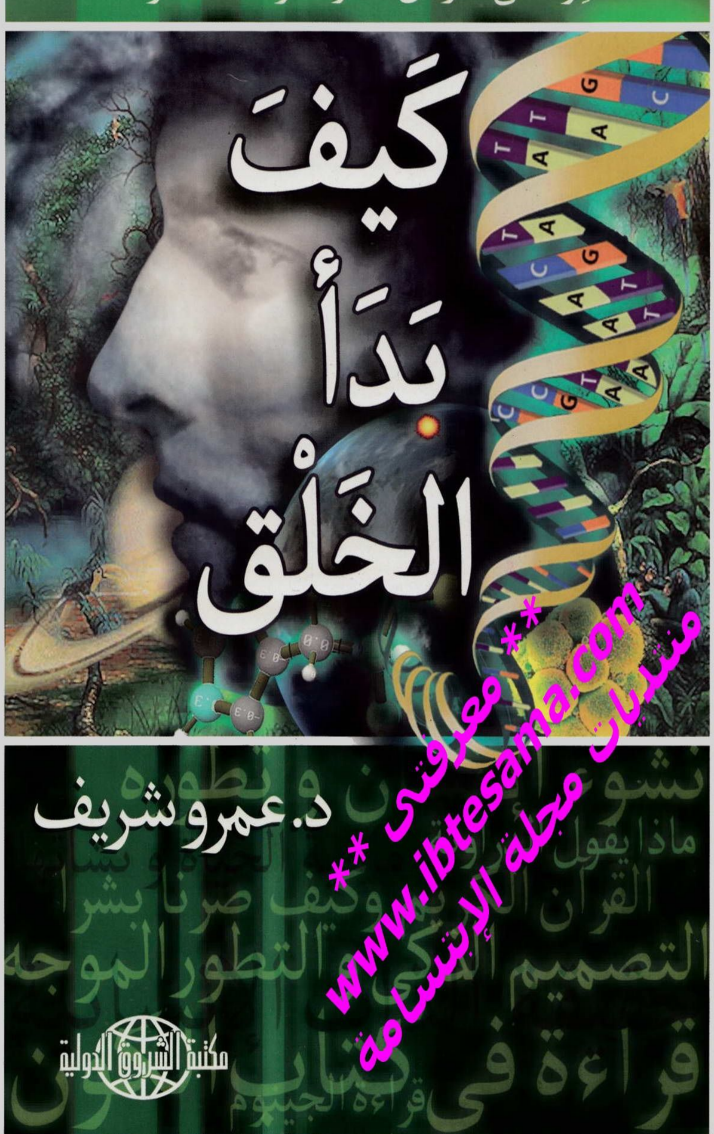
# www.ibtesama.com

سِرْنا في الأرض... ونظرنا... لنعرف



\*\* معرفتي www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# كيف بدأ الخلق

### الطبعة الأولى ١٤٣١هـ ـ يناير ٢٠١١م



 ٧ أشارع فريد سميكة ـ مصر الجديدة ـ أمام نادى الشمس تليفون وفاكس: ٢٦٤٣٢٤٨٨ ٢٢٤٠٤٨٦٨

• 1 • 1344 V 1V - 44 £ 16 V 12

# سرنا في الأرض ... ونظرنا ... لنعرف كيف بلك الخلق كيف بلك الخلق

د. عمرو شریف استاذ الجراحة العامة



#### البرنامج الوطنى لدار الكتب المصرية الفهرسة أثناء النشر (بطاقة فهرسة) إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية (إدارة الشئون الفنية)

شريف، عمرو.

كيف بدأ الخلق/ عمرو شريف. ـ ط١. ـ القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ٢٠١١م.

۲۸۶ص؛ ۱۷×۲۶سم.

تدمك 9-042-101-779-978

١ - الخلق.

أ- العنوان.

رقم الإيداع ٢٠١١/٢٢٨٠م الترقيم الدولى 9-042-701-978 I.S.B.N.

# الفهرس

| ٧                                               | إهداء                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩                                               | قبل أن تقرأ هذا الكتاب                                                                                                         |
|                                                 | الباب الأول                                                                                                                    |
|                                                 | إعداد المسرح                                                                                                                   |
|                                                 | •                                                                                                                              |
| 77-79.                                          | الفصل الأول: نشأة الكون وكوكب الأرض                                                                                            |
|                                                 | مفاهيم فيزيائية _ قصة خلق الكون _ الانفجار الكونى الأعظم: للكون بداية، كيف بدأت                                                |
| ı                                               | نشأة الكون؟، ثم ماذا بعد، وفي النهاية _ التطوير الذكي للكون _ القرآن الكريم وخلق السهاوات                                      |
|                                                 | والأرض                                                                                                                         |
| 91-04                                           | الفصل الثاني: قراءة في كتاب الكون                                                                                              |
|                                                 | أولًا: الأرض مركز الوجود ـ ثانيًا: الشمس مركز الكون ـ ثالثًا: الأرض هباءةً لا اعتبار لها ـ                                     |
|                                                 | رابعًا: الأرض، ذلك الكوكب المتفرد المتميز ـ خامسًا: الكون والأرض يشيران إلى وجود الله                                          |
|                                                 | _ هل البرهان الكوني والمبدأ البشرى أوهام متدينين؟! _ قراءة في الكتابين                                                         |
|                                                 | الباب الثاني                                                                                                                   |
|                                                 | الحياة بين التطور والتطوير                                                                                                     |
| 175-90                                          | الفصل الثالث: الحياة بيولوجيًا                                                                                                 |
|                                                 |                                                                                                                                |
|                                                 | ما هي الحياة ؟ ـ الحياة والبيولوجيا ـ البيولوجيا، وكيف نشأت الحياة ـ نظريات نشأة الحياة ـ معضلة البيضة والدجاجة أيهما أولًا ؟! |
| 109-170                                         | الفصل الرابع: ماهيت الحيساة                                                                                                    |
|                                                 | الماديون وماهية الحياة ـ السيات الوجودية للحياة ـ قراءة في الخلية المُجَمَّعَة ـ تهافت النظرة                                  |
| 49                                              | المادية                                                                                                                        |
| 151-581                                         | الفصل الخامس: ماذا يقول الدراونت                                                                                               |
|                                                 | دارون ونظرية التطور ـ آلية حدوث التطور الدارويني ـ الأدلة العلمية على حدوث التطور ـ                                            |
|                                                 | الداروينية الحديثة، وصانع الساعات الأعمى                                                                                       |
| <b>VA</b> <i>I</i> - <b>3</b> <i>I</i> <b>Y</b> | , —                                                                                                                            |
|                                                 | الحَلْقَوِيُّون _ أنصار التطور الموجـه _ أولًا: أدلة عـلم البيولوجيا الجزيئية على حـدوث التطـور                                |
|                                                 | الموجَّه _ ثانيًا: خدعة الطفرات العشوائية _ ثالثًا: تحليل الأدلة الكلاسيكية للداروينية على                                     |
|                                                 | $\cdot$                                                                                                                        |

|                               | التطور العشوائي _ رابعًا: ظواهر بيولوجية فوق طاقة المادية العشوائية _ خامسًا: اعتراضات     |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                               | وجودية ضد التطور العشوائي.                                                                 |
| 78710                         | الفصل السابع: التصميم الذكي والتطور الموجه                                                 |
|                               | بين التصميم الذكى والعشوائية الداروينية ـ ملامح وعلامات التصميم ـ تصميم قاصر               |
|                               | أم تصميم ذكى _ مفهوم التصميم الذكى _ آلية التطور الموجه _ الرافضون للتطور الموجه _         |
|                               | الخروج من التضاد.                                                                          |
| 137-407                       | الفصل الثامن: التصميم الذكى بين العلم والديـن                                              |
|                               | الخريطة المعرفية _ هل التصميم الذكى عِلْم _ التصميم الذكى علم ودين.                        |
|                               | الباب الثالث                                                                               |
|                               | المنطقة بالمحظورة                                                                          |
| 177-17,7                      | الفصل التاسع: نشوء الإنسان                                                                 |
|                               | سِرْنا في الأرض ونظرنا فعرفنا ـ من ينكر الشَّبه؟ ـ موجات أشباه الإنسان ـ أين نشأ           |
|                               | الإنسان الحديث ـ الفرق بيننا وبينها ـ الحقيقة البيولوجية للإنسان.                          |
| 747-487                       | الفصل العاشر: قراءة الجينوم، وحكم لا يقبل النقد                                            |
|                               | ما الجينوم ـ القراءة الأولى للجينوم ـ ماذا بعد الجينوم.                                    |
| 717-799                       | الفصل الحادى عشر: حقيقة الذات الإنسانية، ماذا بعد البيولوجيا؟                              |
|                               | المخ والعقل ـ الإجابة عند مَن؟ ـ العقل والوعى والذات الإنسانية.                            |
|                               | الباب الرابع                                                                               |
|                               | مع القرآن الكريم                                                                           |
| # £ <u>T</u> - <b>T</b> 1 • 1 | الفصل الثاني عشر: وقفة مع المنهج، صيحة تحذير                                               |
|                               | ما أشبه الليلة بالبارحة _ أنت تفكر، إذًا أنت كافر أو مُخْتَل أو سيئ النية ! _ الكارثة _ هل |
|                               | ينهى القرآن الكريم عن البحث في خلق الإنسان؟ _ وقفات مع منهج البحث _ أخالفه،                |
|                               | لكنى أضحى بأى شيء لأمكنه من التعبير عن رأيه.                                               |
| <b>737-377</b>                |                                                                                            |
|                               | أبو حامد الغزالى وكيف أصبحنا بشرًا ـ المفسرون وكيف بدأ الخلق ـ إرهاصات قبول مبدأ           |
| elan i                        | التطور عند بعض المفسرين ـ التطور الموجه وقصة خلق الإنسان في القرآن ـ هل هيئتنا             |
|                               | الحالية هي آخر مشوار التطور.                                                               |
| <b>"</b> ለኛ-"ኘ0               | حصاد الرحلة                                                                                |
|                               |                                                                                            |

## إهداء

إلى كلية الطب - جامعة عين شمس

البشر.. والمكان...

التاريخ.. والمستقبل...

التحقتُ بها فتًى يافعًا...

فصيرتني..

جراحًا.. واستاذًا.. ومفكرًا..

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

#### قبل أن تقرأ هذا الكتاب

#### كيف بدأ الخلق؟

كان عدمًا مطلقًا...

لم يكن هناك شيء...

بل لا ينبغي أن نقول هناك،

فلم يكن ثُمَّ هناك...

وفجأة:

انفجر شيءٌ ما... انفجارًا أعظم.

فبزغ الزمانُ والمكان، وخُلِقَت الطاقةُ ثم المادة.

لقد خرج الوجود إلى الوجود(١)...

ثم ظهرت شظية الأرض المستعرة<sup>(٢)</sup>

وأخذ الكوكب الوليد في التَبرُّد...

وفجأة تحرك جنين الحياة في أحشاء أمنا الأرض (٣)...

ثم انهمر سيل الكائنات الحية من رحم الحياة

حتى جاء الإنسان... ثم جئنا أنا وأنت...

<sup>(</sup>١) كان ذلك منذ ٧, ١٣ مليار عام...

<sup>(</sup>٢) كان ذلك منذ ٥, ٤ مليار عام...

<sup>(</sup>٣) كان ذلك منذ ٧, ٣ مليار عام...

#### ونطالع أول عرض لقصة الخلق في الديانة المصرية القديمة:

فى البدء لم يكن إلا الإله الواحد الأحد «أتوم»، الذى كَوَّن نفسه فى المياه الأبدية «نون»، قبل أن تتكون السهاء والأرض، وقبل أن تُخلَق الدودة والعلقة. وقف «أتوم» فوق حجر الد «بن بن» على أحد تلال هليوبوليس، فوجد نفسه وحيدًا، وفكر فى أن يخلق له رفقاء، فحمل من نفسه، ثم تَفَل، فكان الإله «شو» (إله الهواء) \_ والإلهة «تفنوت» (إلهة الحرارة). (١)

وأنجب شو وتفنوت الإله «جب» (إله الأرض) والإلهة «نوت» (إله السهاء)(٢). ثم أنجب هذان الإلهان:

الإله أوزوريس، إله الخلود.

الإله ست، إله الليل.

والإلهة إيزيس = إلهة الفجر.

والإلهة نفتيس = إلهة الغَسَق (٣).

ويمثل هؤلاء الآلهة «التاسوع المقدس» الذي عبده المصريون باعتباره تجلى للإله الواحد «أتوم»، وذلك قبل أن تتجمع السُّلطة في يدحورس (إله النهار) ابن إيزيس وأوزوريس.

وتأتى قصة الخلق في سفر التكوين الأول من التوراة بالتسلسل التالى:

في البدء خلق الله السموات والأرض...

وفي اليوم الأول خلق الله النور.

وفي اليوم الثاني خلق الماء والسماء.

وفي اليوم الثالث خلق الأرض وظهرت النباتات.

وفي اليوم الرابع ظهرت الشمس والقمر والنجوم.

وفي اليوم الخامس ظهرت الأسماك والطيور.

<sup>(</sup>١) يعادل ذلك خلق المادة والطاقة.

<sup>(</sup>٢) يعادل ذلك خلق المكان، والذكر والأنثى.

<sup>(</sup>٣) مذه الآلهة الأربعة خُلق الزمان.

وفى اليوم السادس ظهرت الحيوانات البرية، وذكور وإناث الإنسان. ثم استراح الله في اليوم السابع..

هكذا تروى لنا الديانة المصرية القديمة والتوراة قصة الخلق...

أما في الإسلام، فللقصم شأن آخر...

٠١.

فالقرآن الكريم يخبرنا ببعض الخطوط العريضة والمفاهيم الأساسية حول خلق الكون والحياة والكائنات والإنسان، ثم يطالبنا بأن نكد ونجتهد في البحث الذي لا يتوقف عند الإلمام بتفاصيل قصة الخلق، ولكن يستمر للتوصل إلى كيفية الخلق:

﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِفَتَ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ اللهِ وَإِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ نُصِبَتَ اللهِ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ﴾ [الغاشية: ١٧-٢٠].

بل ويطالبنا القرآن بالبحث في علوم البدايات؛ كيف بدأ خلق الكون والحياة والإنسان: ﴿ قُلْ سِيرُوا فِ الْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ مَن ﴿ وَالْعِنكُبُوتَ: ٢٠].

ولا يعترف الإسلام بمفهوم يروج له الكثيرون، وهو أن «العلم للعلم»، بل يُعرفنا أن لهذا العلم غاية.

فإذاكانت «نظرية المعرفة \_ Epistemology» تُقسم المعارف إلى ثلاثة مستويات: «المعرفة \_ Epicognition» ومنها اللصيقة \_ OrthoCognition» وهي العلم المجرد، ثم «ما بعد المعرفة \_ Paracognition» ومنها تطبيقات العلم في حياتنا العملية، وأخيرًا «ما حول المعرفة \_ Paracognition» وهي ما يتمخض عن العلم من مفاهيم فكرية وفلسفية ودينية؛ فالقرآن الكريم يوجهنا إلى هذا المستوى الأسمى من المعرفة، فيخبرنا أن علوم الخلق تُسْلمنا إلى الإيمان اليقيني بالله رها:

﴿ سَنُرِيهِ مِّ ءَايَلِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِ مَحَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُ ۗ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ. عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [فصلت: ٥٣].

هكذا يكون منهج الإسلام في بحث قضية الخلق: إخبار بالخطوط العريضة، ثم دعوة للبحث العلمي الذي تسلمنا نتائجه إلى الإيهان بالله على:

ولقد كان هذا الفهم لمنهج الإسلام في البحث والتفكير والحرص على إيصاله للناس، هو الدافع الأول لإخراج هذا الكتاب.

#### - 7 -

إذا كانت نظرية المعرفة قد وضعت مايتمخض عنه العلم من مفاهيم فكرية وفلسفية ودينية في أرقى مستويات المعرفة، فإن للعلم الحديث نظرة أخرى!

بعد أن مر العلم بمحنته العسيرة التي كادت أن تودى به نتيجة لاضطهاد الكنيسة الكاثوليكية للعلم والعلماء في العصور الوسطى، وضع العلماء شروطًا صارمة لما يمكن أن يوصف بأنه علم. ومن أهم هذه الشروط رفض التأويلات الغيبية للظواهر الطبيعية، وقد كان العلماء محقون في شرطهم هذا، فلا يجوز مثلاًأن نقف عند القول بأن الأمراض هي مشيئة الله، ولو فعلنا ذلك لتوقف الطب عند مستواه في عصر «أبو قراط»!

ثم توسع العلماء في ذلك الشرط، بحيث صاروا يرفضون ربط أي ظاهرة من الظواهر العلمية بالفلسفة أو الدين. كأن يرفضون القول بأن بنية الكون مهيئة (قصدًا من الخالق كالله الظهور الحياة والإنسان، أي أن هناك غاية من خلق الكون على هذه الهيئة، وهو ما يُعرَف عند فلاسفة العلوم بـ «الغائية \_ Teleology». لقد أصبح القول بالغائية وما يتبعها من مفاهيم دينية مرفوض تمامًا لدى العلماء، وأصبح «رفض الغائية» من المسلمات والحرمات العلمية معلمية التي لا يمكن بأي حال المساس بها.

إن ذلك يؤدى إلى الطلاق البائن الذي لا رجعة فيه بين العلم والدين.

إن دراسة هذه القضية الجوهرية و «إعادة العلاقة بشكل حقيقي» بين العلم والدين أحد الدوافع لإخراج هذا الكتاب.

#### - ٣ -

أثناء قراءتي للسيرة الذاتية لعالم البيولوجيا الشهير فرانسز كريك<sup>(١)</sup> وجدت أنه قد هجر الدين وتبنى الإلحاد والتصق بالعلم وحده، بعد أن وجد في آيات سفر التكوين من التوراة ما

<sup>(</sup>١) حصل على جائزة نوبل ـ مشاركة ـ لتوصله لاكتشاف بنية وطريقة عمل جزيء الدنا DNA.

يخالف العلم. كنت أظن أن هذا موقف خاص ببعض مفكرى الغرب، أو ببضعة منهم في بلادنا الإسلامية، حتى وقع أخيرًا ما فاجأني وأثار بشدة قلقي.

عرضت فى كتابى الأخير «رحلة عقل» رحلة أشرس ملاحدة القرن العشرين، أستاذ الفلسفة البريطانى سير أنتونى فلو، من الإلحاد إلى القول بأن هناك إلهًا. كما عرضت فى الكتاب بعض المحطات من رحلتى الفكرية فى طريق الإيمان المبنى على العقل، وكنت أظن أن فى رحلتينا قدرًا وافيًا كافيًا من البراهين العقلية والعلمية على صحة قضيتى الألوهية والدين.

وبعد صدور الكتاب، دارت حوارات مع العديد من الشباب حول محتواه، وإذا كانت الأغلبية منهم قد اتخذت موقفًا مؤيدًا لما جاء في رحلة عقل، فقد كان لبعضهم اعتراضات جذرية عليه.

كان المعترضون من صنفين، صنف رأى أن الإيهان قضية قلبية، ولا ينبغى أن ندفع بها إلى ميدان العلم والعقل، ولا شك أن هؤلاء سيفوتهم الكثير من يقين الإيهان إذا لم يدعموا ما تربوا عليه من مفاهيم دينية ببراهين العلم والعقل وأدلتهها.

والصنف الثاني، قادهم فهمهم السطحى لكل من العلم والدين إلى توهم عدم التلاقى (وربها التضاد) بينهها، فهجروا الدين وابتغوا اليقين في العلم، كما فعل فرانسز كريك. نعم لقد آثر هؤلاء من أبنائنا وإخواننا الإلحاد!

لقد كان الإلحاد في الماضي بسيط الشأن، كان يكفي لدفعه والعودة لحظيرة الإيهان بعض التأمل بنية صادقة للبحث عن الحقيقة. ولاشك أن قول الأعرابي الحكيم ما زال يتردد صداه عبر التاريخ منذ عهد الرسول على البعرة تدل على البعير والخطو يدل على المسير، أسماء ذات أبراج وأرض ذات فجاج ألا تدل على الحالق القدير؟! إنه منطق فطرى في منتهى السلاسة والبداهة. أما الملحدون الجدد فيتبنون إلحادًا جهوري الصوت، ظن في نفسه قوة الحجة بعد أن تسلح بعلم قاصر يصور لمن يتبناه أن السماء والأرض (على ما فيهما من إبهار في البنية وجمال في الهيئة) يمكن أن تنشئا من عدم، دون الحاجة إلى الخالق القدير، أي ببساطة \_ أن البعرة لاتدل دائمًا على البعير!

لقد شعرت أن هؤلاء في أمس الحاجة إلى طرح جديد لكل من العِلم والدين، طرح يتمشى

مع ما تَوَصَّلَت إليه معارف القرن الحادى والعشرين. فلا ينبغى أن يقرأ وأن يسمع الطالب والمثقف في عصرنا هذا في دور العبادة وفي الإعلام الديني مايتعارض مع ما يقرأه ويستمع إليه في قاعات الدرس. من أجل هذا وضعنا هذا الكتاب.

\_ ٤ \_

لاشك أن من أهم الشِراك الفكرية التى يقع فيها الملاحدة الجدد (الشباب منهم والمخضرمون) هو الخلط بين المعلومة العلمية وبين تأويل المعلومة (١).

لذلك عندما فاجأنا الإعلام بتوصل العلماء في شهر مايو من العام ٢٠١٠ إلى بناء أول خلية حية مُجَمَّعة فقد اختلف الناس في تأويل المعلومة. لقد قرأ الملحدون الحدث كدليل على عدم الحاجة إلى إله خالق، بينها بادر آخرون فشككوا في حدوثه أو هونوا منه بشتى الطرق، إذ رأوا فيه تهديدًا لمنظومتهم الدينية. أما الحكماء فقد قرأوا الحدث قراءة متأنية فهموا منها الكثير عن ماهية الحياة ونشأتها ودلالتها على الخالق القدير.

إن التنبيه إلى هذا الشَّرَك الفكرى وتأكيد الفرق بين المعلومة العلمية وبين تأويلها، والتدريب على القراءة الصحيحة لأحداث الكون والحياة كان أحد الدوافع لإخراج هذا الكتاب.

\_ 0 \_

ولا تتحقق القراءة الصحيحة لكتاب الله ريجة إذا تمت بمعزل عن القراءة الصحيحة لأحداث الكون والحياة. وكمثال للجمع بين القراءتين، اقرأ قول الحق ريجة

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمُ ٱللَّذَهَارَ ﴾ [إبراهيم:٣٢]، لَكُمُ أَلْأَنْهَارَ ﴾ [إبراهيم:٣٢]، فأفهم من هذه الآيات أن الله ﷺ هو الذي خلق السموات والأرض، وأنه يرزقنا من خلال

<sup>(</sup>١) لتوضيح مقصدي، أطرح مثالًا أستشهد به كثيرا...

ثبت أن هناك فوارق في البنية وفي طريقة أداء الوظائف بين مخ الرجل ومخ المرأة، ومن هذه الفوارق أن وظيفة اتخاذ القرار متمركزة في منطقة محددة من مخ الرجل ولا تتأثر بمراكز العاطفة كما يحدث في المرأة، هذه حقيقة علمية. لكن هذه الحقيقة تم تأويلها بشكل مختلف من قبل المتعصبين لكل من الجنسين. فالمتعصبون للرجال رأوا في ذلك تفوقًا للرجل، إذ يستطيع اتخاذ قراراته دون التأثر بالعاطفة. أما المتعصبون للنساء فرأوا في ذلك تفوقًا للمرأة، إذ يجعل نظرتها لأي قضية نظرة متكاملة، تشمل الجوانب العاطفية! نفس المعلومة العلمية، وتأويلين متضادين!

الأسباب (ماء السماء)، وأن قدرته ومشيئته (أمره) توجه مخترعات الإنسان (الفلك) كما توجه مكونات الطبيعة (الأنهار).

وقد جاء الإخبار عن جريان الفلك في البحر بأمر الله في موضعين آخرين من القرآن: ﴿ اَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِهِ، وَيُمْسِكُ ٱلسَّكَمَآءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ إِنَّ ٱللّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَهُ وَثُّ رَجِيعٌ ﴿ اللّهِ ﴾ [الحج: ٦٥].

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِى ٱلْفُلْكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ، وَلِنَبْنَعُواْ مِن فَضْلِهِ، وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ اللَّهُ ﴾ [الجاثبة: ١٢].

والحال نفسه مع تسخير البحار والأنهار وكل ما في الأرض، وكذلك في إمساك السهاء أن تقع على الأرض.

أتأمل هذه الآيات فأدرك أن «قوانين الطبيعة» إنها هي من «أمره» على التأمل هذه الآيات فأدرك أن الطبيعة المناها القلام المناها ال

لذلك عندما أقرأ في القرآن الكريم ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِسَتَةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْنَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلْيَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُۥ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِهِ } أَلَا لَهُ ٱلْخَانَى وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].

أفهم من قوله رضي الله المُكَانَّةُ وَالْأَمْرُ ﴾، أن الله يخلق المخلوقات (الخلق)، ويضع لها القوانين التي تسيرها (الأمر). وينطبق ذلك على جميع المخلوقات مهما علت، حتى نصل إلى الخليفة من الله في الأرض؛ الإنسان. وهذا ما أستشعره عندما أدرس خلق الله لبنية جسم الإنسان في علوم التشريح \_Anatomy، وأدرس بعضًا من أمر الله فينا (القوانين التي تسيرنا) في علوم وظائف الأعضاء «الفسيولوجيا \_Physiology».

إن الجمع بين القراءتين؛ قراءة كتاب الله المنظور (الكون) وكتاب الله المسطور (القرآن الحريم) عند تأمل قوله رائل الله الخائلة والأمَرُ الله يحقق للإنسان التناغم بين العقل والقلب،

فتتفجر داخله ينابيع الإيهان، وفي الوقت نفسه يستشعر أهمية الإلمام بسنن الله في الكون، وعدم الركون إلى التواكل على مشيئته وقدرَه. لقد كان التأكيد على هذه المعانى أحد الدوافع لإخراج هذا الكتاب.

#### -7-

يعرض القرآن الكريم علينا بعضًا من معجزات الأنبياء والرسل السابقين ليبين أن الله على خلق قوانين الطبيعة وشاء أن يُسَيِّر الوجود من خلالها قادر على خرق هذه القوانين، وبذلك يتعمق ويتكامل فهم المؤمن للقدرة الإلهية.

لكن المشكلة أن فهم الكثيرين من المتدينين للقدرة الإلهية وطلاقتها يقف عند قدرته رهجة المنتفي المنتفي المنتفي المنتفية المنتفية بالمعجزات، وبذلك يضعوا الطبيعة في مواجهة الإله، وبذلك أيضًا يروج هؤلاء لمفاهيم الملاحدة ويؤازرونها وهم لا يدرون.

وتظهر خطورة هذا الفهم بوضوح فيما حدث مؤخرًا (سبتمبر ٢٠١٠) عندما ذكر عالم الفيزياء النظرية الكبير ستيفن هوكنج في كتابه الجديد (The Grand Design) أن قوانين الطبيعة قادرة على تفسير نشأة الكون دون الحاجة لإله. لقد ارتجفت قلوب أصحاب الإيمان الهش الذي تتقاذفه كلمات الملحدين كل حين، لقد غاب عن هؤلاء المتدينين (ناهيك عن الملحدين) أن قوانين الطبيعة أداة في يد الخالق يستخدمها في تصريف شئون الكون.

من أجل إظهار أن تجلى الألوهية يكون من خلال الالتزام بالقوانين الطبيعية أكثر مما يكون من خلال خرق هذه القوانين، جاء هذا في الكتاب.

تدور الأيام وتتبدل. كان المسلمون الأوائل يفهمون عقيدتهم بشكل سهل مباشر من القرآن الكريم، ثم تعقدت الأمور وطُرحت على الفكر الإسلامي قضايا فلسفية شديدة التعقيد طالما حيرت الفلاسفة الأسبقين والحضارات المحيطة، فمَثَّلت تحديًا قويًّا للعقل المسلم. وقد تصدى لهذه التساؤلات والشبهات رجال قاموا بالتوفيق بين الصحيح منها وبين العقيدة الإسلامية، وردوا البعض الآخر. وقد تأسس على ما طرحوه من أدلة وبراهين ماصار يُعرف «بعلم الكلام»، وصار هو الطرح الأساسي للعقيدة الإسلامية.

وتتبدل الأيام، ونصل إلى عصرنا الذى صارت فيه اصطلاحات علم الكلام وأسلوبه فى الاستشهاد على درجة كبيرة من الغموض وصعوبة الفهم. ولحسن الحظ وصل العلم فى نفس الوقت إلى آفاق سامقة من المعرفة، كشف فيها الكثيرعن أمور كانت تُعَد من الغيبيات (مثل أن هذا الكون له بداية وأنه قد نشأ من العدم)، مما حدا بأحد علماء الكونيات الأفذاذ أن يقول قولته الشهيرة: لقد صارت الفيزياء اليوم تحيا في تخوم الميتافيزياء.

وكلما تأملت قول الحق عَلَى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَافِى ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ الْحَقُ مَانَ هَذَهُ الآية، نحن في زمن صارت فيه الحَقُ مَن العلم من أكبر الأدلة على وجود الله الخالق عَلَى وإدراك بعضًا من صفاته. وبذلك صار العلم الحديث بابًا واسعًا لفهم العقيدة الصحيحة كما أنبأنا القرآن الكريم.

وقد كان طرح هذا المفهوم والاستشهاد على صحته أحد الدوافع لإخراج هذا الكتاب.

**-** \( \) -

#### وأخيرًا ننقل قول البعض:

يجيا المسلمون والعالم الإسلامي في هذا العصر في مواجهة فتن كقطع الليل المظلم، ويئنون تحت محن يتراكم بعضها فوق بعض، فهل فتح ملف «كيف بدأ الخلق» من الأمور الملحة في هذا الوقت؟! أين فقه الأولويات؟

لهؤلاء نقول:

نحن نحيا في زمان صار العالم فيه قرية صغيرة، وصار الإسلام فيه المُستَهْدَف الأول بعد أن اختفى من الساحة المعسكر الاشتراكي الشيوعي كعدو أكبر للعالم الغربي.

نحن نحيا في زمان الكل فيه يرصد المسلمين بعيون نهمة، تبحث عن عورة هنا وسوءة هناك، ولا شك أن هذه العيون قد وقعت على مثالب كثيرة في الفكر الإسلامي، من أهمها عدم مجاراة الكثير من المفكرين الإسلاميين للعقل والعلم، ولا أراهم متجنين في حكمهم هذا.

قد يقول البعض: كيف هذا، وأول آى القرآن الكريم تنزيلًا كانت أمرًا بالقراءة؟ كيف هذا والحق على يُقسم بحرف من حروف الكتابة وبأداة الكتابة وبعملية الكتابة وبها يُكتب، ذلك كله في ثلاث كلهات (ن والقلم وما يسطرون)؟ كيف هذا؟ وكيف هذا؟ وكيف هذا؟

أنت تعلم قارئى الكريم والكل يعلم أن هذا حق، لكن شتان بين المنهج وبين التطبيق، لقد صرنا أبعد ما نكون عن هذا المنهج. لقد صرنا نتمسك بها توصل إليه الأسبقون من قراءتهم لواقعهم منذ أكثر من ألف سنة. نعم، واقع يعود إلى ألف سنة نصبغ عليه القداسة ونفرضه على المسلمين، ونقدمه للعالم على أن هذا هو الإسلام.

ما أحوجنا \_ وبشكل ملح \_ والأمر هكذا إلى تجديد الخطاب الديني.

إن فتح ملف كيف بدأ الخلق! ليس من أجل إضافة معلومات جديدة إلى الكم المتراكم من علوم البشر، ولكن (كما ذكرنا في الدوافع السابقة لإخراج الكتاب) من أجل أن نعرض الإسلام على شبابنا وعلى مثقفينا من جميع الأيديولوجيات، بل وعلى العالم أجمع، غضًا فتيًا نضرًا قادرًا على استيعاب كل ما يَجِّد من مكتشفات العلم ومن إنجازات الفكر الإنساني السوي، حتى يكون ديننا صالحًا لكل زمان، كما أراد الله وهن يكون.

من أجل هذا (وقبل كل شيء) جاء كتاب كيف بدأ الخلق.

000

#### مصارعة واختلاف

#### القارئ الكريم..

بعد عرضنا لأهم الأسباب وراء إخراج هذا الكتاب، نسير لنقف في محطة تالية:

منذ أكثر من مائة وخمسين عامًا طرح تشارلز دارون على الأوساط العلمية نظرية تطور الكائنات الحية. وإذا كانت هذه النظرية تُعتبر أشهر نظرية قُدمت في هذا المجال (وربها في العلم قاطبة)، ففي الوقت نفسه لم تواجه نظرية (منذ أن عرف العلم النظريات) مثل ما واجهت نظرية التطور من مصارعة واختلاف. فبين ملحد مؤيد إلى حد القداسة وبين أصولي رافض إلى حد التسفيه والتكفير نجد العديد من المواقف الوسطى. ويمكن إرجاع هذا الاختلاف الشديد إلى عددٍ من الأسباب، أهمها:

#### أولًا: طبيعة العلم الحديث

ذكرنا أن ماعاناه العلماء في العصور الوسطى من قِبَل الكنيسة الكاثوليكية في أوروبا قد انعكس على تعريف العلم الحديث. لقد أصبح العلم يتعامل فقط مع ما هو خاضع للتجربة العلمية والبرهان الرياضي، ويكون قابلًا للتكرار معطيًا نفس النتائج، كما يرفض أي تفسير غير مادى للظواهر. بهذه المواصفات أصبح تفسير جميع الظواهر الطبيعية محسومًا لصالح التفسيرات المادية ضد التفسيرات الدينية الغيبية.

#### ثانيًا: طبيعة علم البيولوجيا

تتراوح حجية الأدلة التي يواجهها القضاة في المحاكم من أدلة تثبت أن المتهم مذنب بلا أدنى شك، إلى أدلة واضحة مقنعة، إلى أدلة راجحة. وبالمثل يتراوح البرهان العلمي في حجيته؛ فالعلوم الفيزيائية والكيميائية والرياضية تسعى دائمًا إلى التوصل إلى الأدلة القاطعة متمثلة في البرهان التجريبي والبرهان الرياضي. أما البيولوجيا فجانب كبير منها يُلحق بالعلوم التاريخية! حاصة بعد أن أصبح مفهوم التطور حجر زاوية في هذا العلم.

لذلك يلجأ علماء البيولوجيا والفلاسفة المهتمون بنشأة الكون والحياة إلى دليل يلجأ إليه المؤرخون، هو برهان «الترجيح بين أنسب التفسيرات ـ (١) Inference To The Best Explanation»،

<sup>(</sup>۱) طرح هذا البرهان في شكله الأمثل (عام ۱۹۹۸) عالم الرياضيات وليم ديمبسكي والفيزيائي الفيلسوف ستيفن ماير.. وهما اسمان بارزان في حركة التصميم الذكي (سنتعرض لها بعد قليل).

وفيه تُدْرَس كل الفرضيات المتاحة لتفسير قضية معينة، ويتم ترجيح الفرضية التي عملك القدرة على تفسير أكثر عدد من الظواهر التي تُطرح عليها تباعًا.

فإذا درسنا مثلًا قضية «نشأة الكون»، نجد أن الماديين يرجعونها إلى فعل الطبيعة! بينها يرجعها المتدينون إلى الإله الخالق. فإذا ثبت أن نشأة الكون كانت مصحوبة بأمور خارقة لقوانين الطبيعة تَرَجَّح عندنا أن يكون الإله هو الخالق وليس الطبيعة.

ولا شك أن هذا الدليل أقل قطعية ودلالة من الأدلة التجريبية والرياضية، ولا شك أنه يترك مجالًا لوجهات النظر الشخصية. من ثم أصبحت قضايا علم البيولوجيا والعلوم التى تدرس نشأة الظواهر المختلفة أقل حسمًا من قضايا العلوم التجريبية والرياضية.

#### ثالثًا: طبيعة قضايا نشأة الحياة ونشأة الكائنات الحية

من الناحية العلمية، ما زالت المعلومات المتوافرة لدراسة هذه القضية دون الحد الأدنى المطلوب، فنحن لا نعرف طبيعة الحياة حتى الآن، ولا نعرف على وجه الدقة طبيعة المناخ الذى كان سائدًا فى الأرض وقت نشأة الحياة، وغير ذلك كثير. وإن كان دخول علم البيولوجيا الجزيئية إلى الساحة قد وَفَر وسيوفر المزيد والمزيد من المعلومات المطلوبة، كما سيغير الكثير من مناهج بحث القضية.

#### رابعًا: دخول المفاهيم الأيديولوجية إلى الساحة

منذ اليوم الأول من طرح دارون لنظرية التطور ظهر ما سيكون لها من انعكاسات أيديولوجية. فقد اعتبرها الماديون والشيوعيون والملاحدة البديل المادى للإله الخالق، فوقفوا وراءها بكل قوتهم. وفي الوقت نفسه أدرك المتدينون من كل الديانات هذا البعد، فلفظوها عن فهم وغير فهم، خاصة وأن ظاهر النصوص الدينية يتعارض مع مفهوم التطور.

#### خامسًا: تعميم مفهوم التطور على كل جوانب الحياة

بعد أن كانت الداروينية مفهومًا علميًّا فقط، اتخذت صبغة أيديولوجية وفلسفية محورها البقاء للأقوى أو للأصلح، فصرنا نسمع عن الفلسفة الداروينية، والداروينية السياسية،

والداروينية الاقتصادية، والداروينية الأخلاقية وغيرها. لقد أصبحت الداروينية تحيط بنا في كل مكان كالماء والهواء، وأصبح إنكارها خطيئة عظمي!

وقد ساهم في المشكلة، سيطرة الجهل وسوء الفهم لمفاهيم التطور على غير المتخصصين. كذلك رَوَّج الإعلام الحديث ليل نهار لهذه المفاهيم، ففرضت النظرية نفسها على العالم.

لهذه الأسباب مجتمعة لم يعد العلماء الحقيقيون الموضوعيون يندهشون من تعدد الرؤى في علوم بدايات الكون والحياة والإنسان. لكن ذلك لا يعنى مسايرة أصحاب الأيديولوجيات أو العلم القاصر في رفضهم لما يتكشف للعلم من مفاهيم وحقائق.

米米米

#### حقيقة التطور العلمي

إذا تأملنا مفهوم التطور بمعناه الواسع الشامل، وجدنا أنه يرجع إلى ما قبل نشأة الحياة!! ويتجاوز الأبعاد التي تناولها دارون. فالتطور ظاهر في أربعة أحداث كبرى متتابعة زمنيًّا:

أولًا: نشأة الكون من العدم، وإعداده حتى صارت الأرض جاهزة لاستقبال الحياة.

ثانيًا: بزُوغ الحياة من المادة غير الحية.

ثالثًا: التنوع الهائل في الكائنات الحية، من البكتيريا إلى الثديبات والرئيسيات.

رابعًا: ظهور الإنسان.

ولا يستطيع الباحث في إحدى هذه القضايا أن يتجاهل الأحداث الأخرى، فهي مترابطة متداخلة، وإن ظهرت كأحداث مختلفة منفصلة عند النظرة الأولى.

ويمكن تقسيم الآراء تجاه هذه الأحداث إلى أربع مجموعات، نعرض باختصار رأى كل منها حتى يتسنى لنا الإبحار في فصول الكتاب.

أولًا: موقف الماديين الملحدين واللاادريين Atheists and Agnosticists

يتبنى الملحدون الفهمَ الذي صار شائعًا عن التطور الدارويني. فالكون عندهم قد نشأ من العدم تلقائيًّا، أو أنه قديم أزلى لا بداية له، ثم تطور حتى صار جاهزًا لنشأة الحياة. بعدها تولت

الصدفة والعشوائية بث الحياة في المادة غير الحية، ثم تولت تطوير الكائنات الحية وتنويعها حتى وصلنا إلى الإنسان. ويرى الملحد أنه لا دور لإله خالق في هذا السيناريو، بل لا حاجة إلى القول بوجود إله بالمرة!

ويوصف بـ «اللاأدرية (۱) Agnosticism» الإنسان الذي عجز بعد جهد عن الاقتناع بالأدلة على وجود الإله، ويرى في الوقت نفسه أنه لا يوجد دليل علمي على عدم وجود الإله. والواقع أن معظم اللاأدريين قد آمنوا بعد دراسة أدلة الألوهية بعمق وموضوعية.

#### ثانيًّا: موقف الخَلْقَوِّيين Creationists الدينيين الأصوليين

هؤلاء هم الذين يقولون بالخلق الخاص، أي أن الإله قد خلق جميع الكائنات الحية خلقًا مباشرًا كلُّ على حدة، ومن ثم يرفضون القول بتطور الكائنات من نوع إلى نوع.

ويتمسك الخلقويون بالمعنى الحرفى لآيات الخلق التى جاءت فى القرآن الكريم وفى سفر التكوين فى التوراة، ويرفضون تأويلها فى ضوء مايثبته العلم الحديث، إذ يخشون أن يؤدى طرح المفاهيم التطورية إلى إخراج الإله من الساحة.

ولا يدرك هؤلاء، وربما يدركون، أنهم بذلك يعارضون علوم الفيزياء والكيمياء والفلك والجيولوجيا والبيولوجيا. ولا يدركون أن ذلك يحطم الإيهان ولا يبنيه، وأنه يدفع أصحاب العقول كما يدفع شبابنا إلى الفرار من الدين إلى يقين العلم.

#### ثالثًا: موقف القائلين بالتصميم الذكي

فى الوقت الذى كان الماديون يتفاخرون ويَدَّعون أن الإله قد مات وأننا نحن الذين قتلناه (بالعلم) كما قال شوبنهور فى القرن الماضى، إذا بمجلة التايم (Time) الأمريكية فى عام ٢٠٠٤ تنشر تحقيقًا عن تراجع إمام ملاحدة القرن العشرين وأستاذ الفلسفة البريطانى سير أنتونى فلو<sup>(٢)</sup> عن الإلحاد إلى الإيمان، بعد أن بلغ من العمر ثمانين عامًا، وذلك بناء على البراهين العلمية، وقد عبرت المجلة عن الموقف بقولها:

<sup>(</sup>۱) طرح هذا المصطلح ووصف نفسه به العالم البريطاني «توماس هكسلي ـ Thomas Henry Huxley» عام ۱۸٦۹، والذي كان يوصف بأنه Darwin's Bulldog، وصك هذا المصطلح عندما رفض أن يوصف بأنه ملحد.

<sup>(</sup>٢) وُلد في سبتمبر ١٩٢٣، وتوفى في إبريل ٢٠١٠. راجع الجزء الأول من كتابنا «رحلة عقل» حول هذا الموضوع.

«على رأس الاكتشافات العلمية المبهرة في العصر الحديث يأتي اكتشاف أن هناك إلهًا».

وقد حدثت هذه الثورة العلمية في الربع الأخير من القرن العشرين، وهي تدور حول عجز الصدفة والعشوائية عن تفسير نشأة الكون والحياة لما فيهما من تعقيد مذهل في البنية وفي الوظيفة، تعقيد يقتضي الإقرار بوجود «التصميم ـ Design» في جميع ما يحيط بنا. ولا شك أن هذا «التصميم» يقتضي وجود الذكاء المطلق الذي يسبق وجود الكون. ولن يكون وراء هذا الذكاء إلا الإله الحكيم القادر.

وينقسم أنصار مفهوم «التصميم الذكى ـ Intelligent Design» إلى مدرستين:

١ - مدرسة تؤمن أن المصمم الذكى قد خلق الحياة وخلق الكائنات الحية، وعلى رأسها الإنسان، خلقًا خاصًا مباشرًا، وهم يتفقون في هذا مع الخلقويين الدينيين الأصوليين. ويُطلق على هذه المدرسة اسم «التصميم الذكى والخلق الخاص»(١).

7- مدرسة تؤمن أن المصمم الذكى قد استخدم قوانين الطبيعة في خلق المادة الحية والكائنات الحية الأولية، ثم استخدام آلية التطور (بتوجيه منه) في تنويع الكائنات الحية حتى خرج الإنسان. وبهذا تُوفِق هذه المدرسة بين ما أثبته العلم من وجود علاقة تطورية بين الكائنات الحية وبين الإيهان بالإله الخالق. ويُطلق على هذه المدرسة «التصميم الذكى والتطور الموجه» (٢).

<sup>(</sup>۱) يتزعم هذا الاتجاه في الو لايات المتحدة ما يُعرف بـ "حركة التصميم الذكى ـ Intelligent Design Movement»، وقد أسسها عام ۱۹۹۱ مسيحى متدين، يعمل في جامعة كاليفورنيا اسمه "فيليب جونسون ـ ۱۹۹۱»، أسسها عام ۱۹۹۱ مسيحى متدين، يعمل في جامعة كاليفورنيا اسمه "فيليب جونسون ـ ۱۹۹۱»، وكان ذلك عندما طرح كتابه "Darwin on Trial». ثم جاءت الدّفعة الكبيرة لمفهوم التصميم الذكى على يدى أستاذ البيولوجيا مايكل بيهى Michael Beha، عندما نشر كتابه "Darwin's Black box»، ثم جاء دور "وليم ديمبسكى ـ البيولوجيا مايكل بيهى Stephen Meyer» فنظرية المعرفة)، و"ستيفين ماير \_Stephen Meyer» (أستاذ الرياضيات المتخصص في نظرية المعرفة)، و"ستيفين ماير \_Stephen Meyer» (أستاذ المفهوم.

<sup>(</sup>٢) يتزعم هذه المدرسة في الغرب «فرانسز كولنز ـ Francis Colins» عالم البيولوجيا الجزيئية بالولايات المتحدة، ورئيس مشروع الجينوم البشرى الذي أُعلنت نتائجه الأولية عام ٢٠٠٣.

وتبنى هذا المفهوم فى العالم العربى د. هانى رزق، وهو من مواليد حمص بسوريا عام ١٩٣٣، وحاصل على درجة الماجستير فى علم الأجنة من جامعة أيوا والدكتوراه فى البيولوجيا من جامعة فيرجينيا بالولايات المتحدة. وعمل كأستاذ لعلم الأجنة فى كلية العلوم بجامعة دمشق منذ عام ١٩٦٤، وكباحث زائر فى كلية الطب بجامعة لويس باستير وفى معهد البيولوجيا الجزيئية والخلوية بستراسبرج.

وقد نشر مفاهيمه في هذا الموضوع في سفره العظيم "موجز تاريخ الكون من الانفجار الأعظم إلى ـــ

#### القارئ الكريم..

تعرضنا فيما سبق من المقدمة لثلاث نقاط؛ الدوافع وراء إخراج هذا الكتاب، بعض العوائق التى تواجه الدارسين لعلوم البدايات والتطور، وأخيرًا موقف المهتمين بهذه العلوم من قضية الخلق.

ونختم المقدمة بتعريف بفصول كتابنا الثلاثة عشر، والموزعة في أربعة أبواب:

خصصنا الباب الأول (إعداد المسرح) لدراسة في علوم الكون. فعرضنا في الفصل الأول كيف حدثت نشأة الكون وكوكب الأرض، ثم كان لنا في الفصل الثاني (قراءة في كتاب الكون) تأملات في دلالة الكون على الإله الخالق، وفي مدى ملاءمته لنشأة الحياة والإنسان.

وانتقلنا بعد ذلك إلى علم البيولوجيا، فجاء الباب الثانى بعنوان (الحياة بين التطور والتطوير)، فدرسنا الصفات البيولوجية للكائن الحى فى الفصل الثالث (الحياة بيولوجيًا)، ثم كانت لنا وقفة متأملة لحقيقة الحياة ونشأتها فى الفصل الرابع (ماهية الحياة).

عندئذ جاء أوان عرض نظرية التطور فطرحناها في الفصل الخامس (ماذا يقول الدراونة)، وطرحنا الاعتراضات على النظرية في الفصل السادس (المعترضون على نظرية التطور).

ولما كان العالم يموج الآن بفكرة (التصميم الذكى والتطور الموجه) فقد عرضنا هذا المفهوم في الفصل الشامن. في الفصل الشامن.

ووصلنا إلى (المنطقة المحظورة) في الباب الثالث. فعرضنا نشوء الإنسان والأدلة عليه في الفصل التاسع، كما خصصنا الفصل العاشر (قراءة الجينوم) لدراسة ما تمخض عنه مشروع الجينوم البشرى من أدلة على حدوث التطور بين الكائنات الحية.

ولكن هل الإنسان بيولوجيا ومادة فقط! أم أن له خصوصية تميزه عن باقى الكائنات الحية؟ وقد تصدى للإجابة عن هذا السؤال الفصل الحادى عشر (حقيقة الذات الإنسانية).

ووصلنا في الباب الرابع (مع القرآن) إلى الجانب الديني، فعرضنا في الفصل الثاني عشر

<sup>-</sup> الاستنساخ البشرى»، وفي كتابه «الإيمان والتقدم العلمي».

ويتبنى هذا المفهوم أيضًا د. عمرو شريف مؤلف هذا الكتاب، وقد سبق أن طرحه فى كتابه «أبى آدم من الطين إلى الإنسان» \_المنشور عام ٢٠٠٥، مكتبة النافذة.

(وقفة مع المنهج)، والفصل الثالث عشر (القرآن الكريم وكيف أصبحنا بشرًا) كيف ينظر القرآن الكريم لحقيقة الإنسان، كما عرضنا العلاقة بين منظور تطور الإنسان وبين آليات الخلق في القرآن الكريم.

ونختم الكتاب بحصاد الرحلة، وفيه نعرض الأفكار الرئيسية في الكتاب ونستخلص منها الدروس.

وأتمنى لك رحلة ممتعة مع فصول الكتاب.



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الباب الأول





\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

## الفصل الأول

## نشأة الكون وكوكب الأرض

- مفاهیم فیزیائیت
- قصب خلق الكون
- \* الانفجار الكونى الأعظم
  - للكون بداية
- كيف بدأت نشأة الكون
  - ثم ماذا بعد
  - وفي النهاية..
  - التطوير الذكى للكون..
- القرآن الكريم وخلق السماوات والأرض

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾ [العنكبوت: ٢٠]

كان الثلاثة الكبار من فلاسفة اليونان القديم (سقراط، وأفلاطون، وأرسطو)(١) من المؤمنين بوجود الإله الخالق للكون.

ولما كان العقل الفلسفى فى ذلك الحين (وحتى الآن عند الكثيرين من الفلاسفة) عاجزًا عن تصور إمكانية «الخلق من عدم»، فقد لجأ أرسطو إلى القول بوجود «مادة ليست كالمادة» (لم تتشكل ولم تكتسب أية صفات) وأسهاها «الهيولي Heoli» (أصل الوجود)، وقال بأن هذا الهيولى قديم أزلى، خلق الإله منه الكون. أى أن دور الإله فى عملية الخلق هو تشكيل الهيولى و تنظيمه، وليس إيجاد الوجود من العدم، ولم يبين لنا أرسطو كيف وُجد هذا الهيولى.

ثم كان الفيلسوف السكندرى «جون فيلوبونس ــ John philoponus» (القرن الرابع الميلادي) أول من قال أن الكون حادث (له بداية) وساق على ذلك البراهين.

وعلى العكس، وَجَدَت هذه التساؤلات التى حيرت الفلاسفة بعقولهم الجبارة أجوبتها ببساطة ووضوح في «الوحى الإلهى» بعد أن تكفل الله على ببيان أمور الغيب للإنسان (ومنها الحلق من عدم)؛ قال رسول الله على: كان الله ولم يكن شيء غيره. رواه البخاري.

ويخبرنا «وليم لين كريج\_William lane Craig»، أستاذ فلسفة الأديان (٢)، أن العلماء المسلمين (وعلى رأسهم الإمام أبو حامد الغزالي، ١٠٥٨ - ١١١١م) قد أُصَّلوا قضية

 <sup>(</sup>۱) سقراط: ٤٧٠ق.م - ٣٩٩ق.م.
 أفلاطون: ٤٢٨ق.م. - ٣٤٧ق.م.
 أرسطو: ٣٨٤ق.م. - ٣٢٢ق.م.

<sup>(</sup>٢) الأستاذ بجامعة تألبوت Talbot بالولايات المتحدة.

حدوث الكون بشكل واضح، وقد أسموا العلم المختص بالعقيدة وبمثل هذه القضايا علم الكلام (يقابل علم اللاهوت عند المسيحيين). وقد احتفظ هذا العلم باسمه العربى Kalam بعد أن انتقل إلى الغرب عن طريق إسبانيا، ثم نال الشهرة هناك على يد الفيلسوف الألمانى «إيهانويل كانت \_ Immanuel Kant» في القرن الثامن عشر.

وتمر الأيام، وتنتقل قضية خلق الكون من قضية فلسفية بحتة لتصبح قضية خاضعة للعلم التجريبي في المقام الأول، مع الاحتفاظ للفلسفة بدور هام نتعرض له في الفصل القادم. ونمهد لعرض الأبعاد العلمية للقضية بطرح عدد من المفاهيم الفيزيائية.

مفاهیم فیزیائیت (Physical Concepts)

سرنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

أولًا: بنية الذَّرَّة والإشعاع (١): Structure of the atom and Radiation

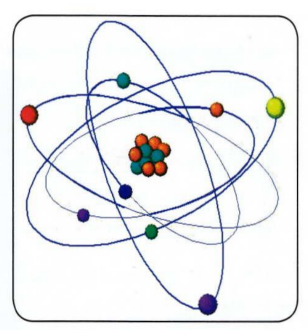
تتكون ذرات العناصر من «نواة ـ nucleus» (موجبة الشحنة)، تدور حولها «إليكترونات ـ «electrons» (سالبة الشحنة) في مدارات، مثلها تدور الكواكب في مداراتها حول الشمس (شكل:١).

وتتكون النواة من «بروتونات ـ protons» موجبة الشحنة و«نيوترونات ـ neutrons» متعادلة الشحنة، وكلتاهما متساوية في العدد أو يوجد بينهما فرق عددى بسيط تبعًا لنظائر العنصر المختلفة، وتمثل ذرة الهيدروجين استثناءً لهذه القاعدة، فنواتها تحوى بروتونًا واحدًا ولا تحوى نيوترونًا. وتتكون كل من البروتونات والنيوترونات من ثلاثة جسيهات أصغر تُسمى «كواركات ـ Quarks» (شكل: ٢).

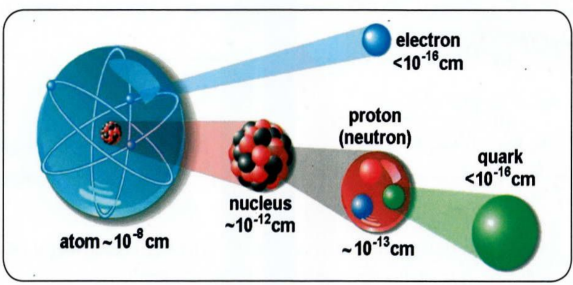
ويتساوى عدد الإليكترونات مع عدد البروتونات، ومن ثم فالذرة متعادلة الشحنة.

وينبعث الضوء على هيئة نوع آخر من الجسيات مُهمَلة الكتلة، تسمى «فوتونات ـ Photons»، وأكبر مصدر لهذه الفوتونات على الأرض هو الفرن النووى المجاور لنا (الشمس).

<sup>(</sup>۱) لم يكن أرسطو يعتقد أن المادة مكونة من جسيهات؛ بل اعتبر أن المادة وسط ممتد. ووفقًا لتصوره فإن أى جزء من المادة يمكن تقسيمها إلى أجزاء أصغر فأصغر بلا حدود، أى أنه لا توجد حبة من مادة لا يمكن تقسيمها إلى الأصغر. غير أن بعض الفلاسفة الإغريق مثل اديمو قريطس \_ Democretus كانوا يعتقدون أن المادة تتكون من عدد كبير من أنواع مختلفة من الذرات (كلمة ذرة = آتوم Atom - تعنى بالإغريقية غير قابلة للانقسام)، ونحن نعلم اليوم أن هذا صحيح في الظروف العادية.



(شكل: ۱) . بنية الذرة تدور الإليكترونات في مداراتها حول النواة التي تتكون من بروتونات ونيوترونات

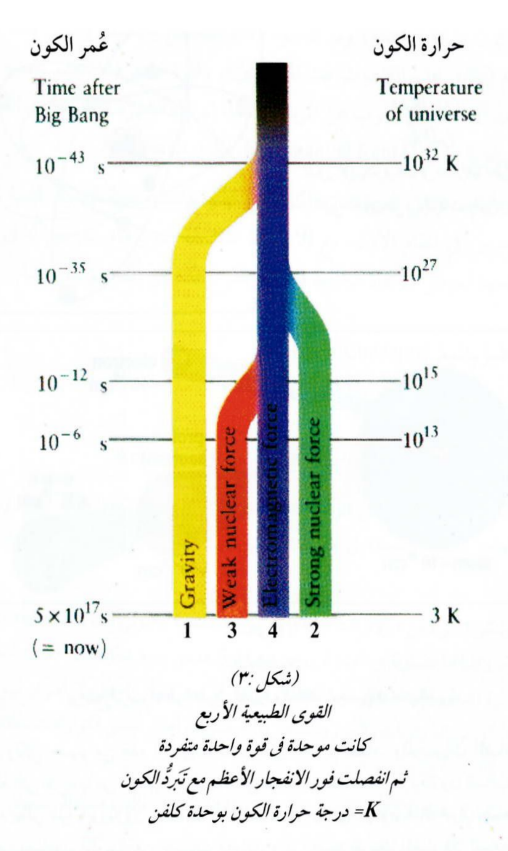


(شكل:۲) بنية الـذرة يوضح الرسم القطر التقريبي للذرة وكذلك للجسيات تحت الذرية

ولكل جسيم من هذه الجسيمات تحت الذرية جسيم مضاد. وللجسيمات المضادة نفس الكتلة التي لقريناتها من الجسيمات، لكنها تحمل شحنة مضادة. فمثلًا للإليكترون السالب جسيم مضاد يطلق عليه «بوزيترون \_ Positron» وشحنته موجبة. وقد يكون هناك عوالم مضادة كاملة وأناس مضادون مُكونون من جسيمات مضادة، وإذا التقيت بقرينك المضاد فلا تصافحه؛ لأن كلاكما سيتلاشى في ومضة عظيمة من الضوء!، لذلك لا توجد الجسيمات المضادة داخل الذرة في الحالات العادية.

#### ثانيًا: توجد في الكون أربع قوى طبيعية، لا يصيبها التبدل ولا التغير

وُلدت هذه القوى تدريجيًّا أثناء تَبَرُّد الكون، وكانت عند حدوث الانفجار الأعظم (الذى أنشأ الكون) موحدة في قوة واحدة متفردة (شكل: ٣)، وهذه القوى الأربع هي:



- ١- قوة الجاذبية Gravitational Force، وهي المسئولة عن سقوط الأجسام تجاه مركز الأرض،
   ومسئولة عن تَشَكُل المجرات والنجوم والكواكب، إذ تقوم بالإمساك بهذه الأجرام في أفلاكها،
   وهي أضعف القوى الأربع.
- ٢- القوة النووية الشديدة Strong Nuclear Force، وإليها يرجع تماسك نورى العناصر. فهى قوة جذب شديدة تربط الكواركات ببعضها لتشكل البروتونات والنيوترونات، كما تربط هذه الجسيات ببعضها لتتشكل نواة الذرة. ويؤدى تحطيم الذرة فى الانفجارات النووية إلى انطلاق جزء من هذه القوة النووية الشديدة.

- ٣- القوة النووية الضعيفة Weak Nuclear Force، وهي المسئولة عن النشاط الإشعاعي للنظائر المشعة، فيتحول العنصر المشع (بعد إطلاق جسيات بيتا) إلى نظير آخر أو إلى عنصر آخر، مثال ذلك تَجَول اليورانيوم إلى رصاص.
- ٤- القوة الكهرومغناطيسية Electromagnetic Force، وهي التي تحفظ إليكترونات الذرة السالبة الشحنة في مداراتها حول النواة موجبة الشحنة، كما تؤدى دورًا مهمًّا في التفاعلات الكيميائية وانتشار الضوء. ومن استخداماتها موجات إرسال التليفزيون والتليفونات المحمولة وغيرها.

وانطلاقًا من الأصل المشترك لهذه القوى الأربع يجاول العلماء التوصل إلى معادلات مشتركة تجمع بين هذه القوى (1). وقد توصل العالِم الباكستاني محمد عبد السلام إلى النموذج الذي يجمع بين القوة النووية الضعيفة والقوة الكهرومغناطيسية، فحصل على جائزة نوبل في الفيزياء عام ١٩٧٩.

#### ثالثًا: طول بلانك Planck Length

هو الطول الأصغر الذي يتحول أي جسم أقل منه إلى طاقة تأخذ شكل ثقب أسود يبتلع أي شيء يقترب منه، حتى الضوء. ويساوى جزءًا من مليون مليار مليار مليار (٢٠- ٢٠٠) من السنتيمتر.

حرارة بلانك Planck Temperature، وهي درجة الحرارة التي لا يمكن تجاوزها وفقًا لقوانين الفيزياء ـ وتبلغ مائة ألف مليار مليار مليار (٢١١٠) درجة مطلقة (٣).

(۱) لتوضيح ذلك نضرب أمثلة: كان العلماء يعتقدون أن كلًا من الأجسام على الأرض والأجسام خارجها تخضع لقوانين مختلفة. ثم توصل نيوتن إلى القوانين التي تحكم سلوك الأجسام كلها، سواء الكواكب أو التفاحة التي تسقط من الشجرة.

كها توصل العلهاء إلى قوانين مشتركة تحكم سلوك كل من المجالات الكهربائية والمجالات المغناطيسية. وكذلك تصف فيزياء الكم قوانينًا مشتركة تحدد سلوك موجات الإشعاع وجسيهات المادة.

وحديثًا توصل العلماء إلى «نظرية الأوتار ـ String theory»، التي ترى أنه توجد أوتار من الطاقة دقيقة للغاية، تتذبذب بترددات مختلفة تنشأ عنها المادة والطاقة والقوى الطبيعية الأربع. فبتردد معين للأوتار تتكون الإليكترونات، وبتردد آخر تتكون الكواركات، وبتردد ثالث تتكون قوة الجاذبية، وبآخر تتكون القوة الكهرومغناطيسية، وهكذا...، ولا شك أن هذه النظرية خطوة كبيرة في الطريق إلى التوصل إلى «نظرية توحيد القوى الكبرى ـ Grand unification theory».

(٢) «ماكس بلانك\_Max Planck»: عملاق الفيزياء الألماني، ولد عام ١٨٥٨، وحصل على جائزة نوبل عام ١٩١٨، وتوفى عام ١٩٤٧، وهو مؤسس نظرية الكم.

(٣) تقاس درجة الحرارة المطلقة بوحدة تُسمى كلفن Kelvin. يبدأ قياس الحرارة بمقياس كلفن بدرجة الصفر، ويُسمى «الصفر المطلق»، وهي أقل درجة حرارة يمكن الوصول إليها. ويقل «الصفر المطلق ـ Absolute Zero - Kelvin» عن «الصفر المئوى ـ Zero Degree Centigrade» بمقدار ٢٧٣ م، فإذا قلنا إن جسمًا درجة حرارته ١٠٠٠ درجة مئوية فتلك تعادل ١٢٧٣ كلفن.

ويمثل طول بلانك وحرارة بلانك جدارين لا يمكن تجاوزهما فيزيائيًا، أى يستحيل أن يوجد جسيم أصغر من طول بلانك، كما يستحيل أن تزيد درجة حرارة وسط ما عن حرارة بلانك.

#### رابعًا: سرعة الضوء

هى أقصى سرعة معروفة، وتبلغ ٢٠٠, ٠٠٠ كم فى الثانية، وهى الجدار الثالث (مع طول بلانك وحرارة بلانك) الذي لا يمكن تجاوزه فيزيائيًّا.

#### خامسًا: ظاهرة التبعثر العشوائي = الإنتروبيا = Entropy

ظاهرة الشُوش = الفوضى = Chaos

تمثل ظاهرة الإنتروبيا أحد أركان القانون الثانى للديناميكا الحرارية ـ Thermo-Dynamics. وتعنى أن عناصر نظام ما (مثل الكون أو كوكب الأرض أو الذرة) تتجه إلى التبعثر والفوضى وفقدان الطاقة المفيدة بشكل مضطرد، ما لم يضبطها مؤثر خارجى.

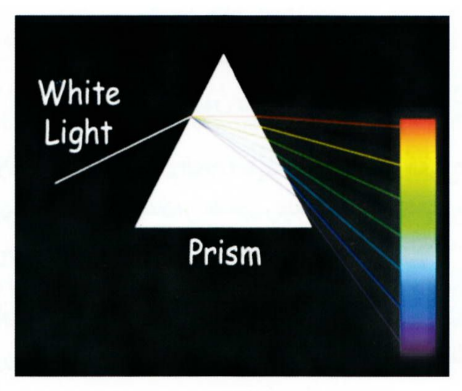
وتشبه ظاهرة الشَوَش ظاهرة الإنتروبيا، وتختلفان فى أن اللاانتظام فى الإنتروبيا يكون فى تزايد دائم، وفى أنها تصف سلوك عنصر واحد فقط من عناصر النظام. بينها لا يتطلب الشوش تزايد اللاانتظام، كما يصف سلوك العديد من عناصر النظام فى وقت واحد (١).

نتيجة للإنتروبيا والشوش، فإن الانفجار الكونى الأعظم وما نتج عنه من فوضى لا بد وأن يتبعه مزيد من الاضطراب، ما لم يتدخل منظم لينظمه.

#### سادسًا: ظاهرة الإزاحة الحمراء Red Shift

لاحظ نيوتن أن ضوء الشمس إذا مر من خلال منشور ثلاثى من الزجاج فإنه يتحلل إلى الألوان المُكَوِّنة له، كما يحدث في قوس قزح، وتُعرف هذه الألوان بـ«الطيف ـ Spectrum». لذلك إذا وَجَهنا منشورًا زجاجيًّا إلى نجم أو مجرة معينة أمكننا أن نشاهد طيف الضوء الصادر منها (شكل:٤).

<sup>(</sup>۱) لنضرب مثالًا على ذلك؛ إذا نظرنا إلى أحد المصانع وما يشتمل عليه من ورش ومكاتب وقاعات الاستراحة ومساكن العاملين، ووجدناها كلها فى حالة شديدة من الفوضى، فهذا «شُوَش». أما إذا درسنا حالة ورشة معينة فى المصنع وتتبعنا التدهور التدريجي لما فيها من نظام حتى يؤدى إلى تعطل الإنتاج تمامًا، فهذا «إنتروبيا».



(شكل:٤) يتحلل الضوء إلى ألوان الطيف عند مروره خلال منشور زجاجي

وبملاحظة طيف الضوء الصادر من المجرات الموجودة حولنا، لاحظ العلماء تزايد مساحة اللون الأحمر في ألوان الطيف، مما يعنى تبعًا لمبدأ هابل<sup>(١)</sup> أن المجرات تتباعد عنا، أى أن الكون يتمدد بشكل منتظم متناسق، كما أمكن معرفة سرعة تباعد المجرات والتي تعادل سرعة تمدد الكون.

<sup>(</sup>۱) تبعًا لـ «مبدأ هابل ـ Edwin Hubble's deduction»، تعتمد خواص الموجات الصادرة من مصدر ما على اتجاه حركة الجسم المُصدِر لها (يتحرك تجاه الراصد أو بعيدًا عنه). ويمكن ملاحظة ذلك عند مرور قطار أمامنا، فإن صوت صفارة القطار وهو قادم تجاهنا يختلف عن صوت الصفارة بعد أن يتجاوزنا القطار ويتباعد عنا.

وينطبق نفس الشيء على الضوء الصادر من مصدر ما. فإذا كان المصدر يتحرك تجاهنا تكون طول موجة الضوء أقصر من طول موجة الضوء أقصر من طول موجة الضوء الصادر من مصدر يتحرك بعيدًا عنا. وبالتالى نستطيع أن نعرف اتجاه حركة المصدر الضوئي إذا علمنا أن موجات الضوء القصيرة تحتل الجانب الأزرق من الطيف الضوئي \_ Spectrum، بينها تحتل الموجات الطويلة الجانب الأحمر من الطيف الضوئي.

وكلها زادت سرعة ابتعاد المصدر الضوئي كلها زادت منطقة اللون الأحمر في الطيف الضوئي، ويُسمى ذلك الإزاحة إلى الجانب الأحمر من الطيف Red Shift.

# قصة خلق الكون الانفجار الكونى الأعظم The Big Bang للكون بداية

طرح الإمام الغزالي (في إطار علم الكلام) ما يُعرف باسم «البرهان الكوني» للاستدلال على أن للكون خالق، ويتكون البرهان من مقدمتين ونتيجة:

- كل ما له بداية له سبب.
  - الكون له بداية.

إذًا الكون له سبب (خالق).

و لإثبات أن للكون بداية، استند الإمام الغزالي إلى دليل الفلسفة والرياضيات، الذي يؤكد أنه «من المستحيل أن يكون هناك قِدَم لا نهائي من الماضي، أي أن الماضي لا بد أن تكون له بداية»(١).

#### أينشتين ومشكلة عمر الكون...

بالرغم من هذا البرهان الفلسفى الرياضى الذى يرجع إلى ألف عام مضت على أن للكون بداية، ظل علماء الكونيات ينظرون إلى الكون باعتباره قديمًا أزليًّا (لا بداية له).

(۱) لإثبات ذلك يطرح الإمام الغزالي هذه المحاجاة: تصور أن معى عددًا لا نهائيًّا من الحصى، وأننى أردت أن أعطيك منه عددًا لا نهائيًّا. إن ذلك يمكن أن يتم بإحدى الطرق:

١ - يمكننى أن أعطيك كل ما معى، عند ذلك لن يتبقى معى شيء.

 ٢- يمكننى أن أعطيك الأرقام الزوجية من الحصى (٢، ٤، ٢،...) وهو عدد لا نهائى، عند ذلك ستتبقى معى الأرقام الفردية (١، ٣، ٥،...) وهى عدد لا نهائى أيضًا.

٣- يمكن أن أترك سعى عددًا من الحصيات (ثلاث مثلًا) وأعطيك الباقى، وهو عدد لا نهائى كذلك.
فى الثلاث حالات السابقة، طرحنا عددًا لا نهائيًّا (ما أعطيته لك) من عدد لا نهائي (أصل الحصى الموجود معى)
فكانت النتيجة أرقامًا مختلفة. بينها يؤكد الرياضيون أنه إذا طرحنا عددًا ثابتًا (لا نهائيًّا في هذه الحالة) من عدد ثابت
(لا نهائى) ينبغى أن تكون النتيجة واحدة فى جميع الحالات، أما عند الحصول على نتائج مختلفة لعملية رياضية
واحدة، فيعتبرون أن الرقم الأصلى رقم اعتبارى، أى غير حقيقى.

إذا طبقنا المثال على الزمن، وطرحنا سنوات لا نهائية من عمر الكون اللا نهائى (كما يفترض الملحدون) فسنحصل على إجابات متفاوتة، إن ذلك يعنى أن اعتبارنا أن عمر الكون لا نهائى اعتبار غير حقيقى؛ لذلك ينبغى أن يكون للزمن بداية!

3

وعندما وضع أينشتين نظريته النسبية العامة عام ١٩١٥، أظهرت حساباته أن الكون إما يتمدد أو ينكمش، مما يعنى أنه لا يمكن أن يكون أزليًّا، ولا بد أن تكون له بداية.

للخروج من هذا المأزق الذى يتعارض مع المفاهيم الشائعة حينذاك، وضع أينشتين في معادلاته ثابتًا أسهاه «الثابت الكونى ــ Fudge constant» ليتغلب به على تأثير الجاذبية، ليصبح حجم الكون ثابتًا ويصبح الكون أزليًّا، بها يتمشى مع الفهم الخاطئ السائد.

ثم سمع أينشتين أن «إدوين هابل ـ Edwin Hubble»، قد توصل عام ١٩٢٩، إلى ظاهرة الإزاحة الحمراء للمجرات Red Shift والتي تعنى أن المجرات تتباعد وأن الكون يتمدد، أي أن له بداية. وعلى الفور زار أينشتين هابل في مرصده في كاليفورنيا وتأكد بنفسه من صدق المعلومات، فاعترف أن وضعه لثابت في معادلاته يلغى به تأثير الجاذبية لتتمشى النتيجة مع الفكرة السائدة عن ثبات الكون يُعتبر أكبر خطأ علمي في حياته.

#### بداية الكون.. من الشك إلى اليقين..

قبل انصرام القرن العشرين، أصبح علماء الكونيات يمتلكون أربعة أدلة قاطعة على أن للكون بداية، وأصبح ذلك المفهوم بمثابة الحقيقة العلمية البديهية، وهذه الأدلة هي:

أولا: من المفاهيم الأساسية في «القانون الثاني للديناميكا الحرارية ـ Second Law of ولا: من المفاهيم الأساسية في «القانون الثاني للديناميكا الحراري) إلى (عدم حراري) والموان العرارة تتناقص دائمًا من (وجود حراري) إلى (عدم حراري) وأن العكس غير ممكن، أي أن الكون يبرد (حرارته الآن ٧, ٣ فوق الصفر المطلق). ولو كان الكون أزليًّا، أي لا بداية له، لفقد حرارته كلها وفَنَى منذ زمن بعيد.

ثانيًا: أشرنا إلى ما أثبته هابل من أن المجرات تتباعد (ظاهرة الإزاحة الحمراء للمجرات)، أى أن الكون يتمدد. ولو عدنا بحساباتنا الرياضية للوراء، سنصل إلى اليوم الذى كانت فيه المسافة بين المجرات تساوى صفرًا، أى لحظة بداية الكون.

ثالثًا: عندما كان الفيزيائيان الأمريكيان في معامل بل للتليفونات في نيوجيرسي (آرنو بنزياس، وروبرت ويلسون) يختبران أحد المجسات الدقيقة والحساسة للموجات الميكروية ـ بنزياس، التقط المجس إشارات ضجيج أكثر مما كان الباحثان يتوقعان، وظل

<sup>(</sup>۱) فرن الميكروويف الذى نستخدمه فى طهى الطعام تشبه موجاته موجات الضوء تمامًا إلا أن أطوالها أقصر كثيّرا وتصل إلى نحو سنتيمتر واحد.

الضجيج هو نفسه ليلًا ونهارًا وعلى مدار السنة، على الرغم من دوران الأرض حول محورها وحول الشمس. كما وجد الباحثان أن الضجيج يأتى من كل صوب وبالشدة نفسها، سواء من داخل مجموعتنا الشمسية أو من مجرتنا أو من خارج المجرة. لقد برهن ثبات الضجيج على أن الكون متماثل في جميع الاتجاهات.

# لكن، ما هو مصدر هذا الضجيج الكوني الثابت؟

كان الكون المبكر ساخنًا جدًّا وكثيفًا جدًّا ومتوهجًا إلى درجة البياض، وكان ينبغى أن يصلنا هذا التوهج (ضوء) من جميع أجزاء الكون. ولما كان الكون يتمدد، فإن الضوء اعترته إزاحة حمراء كبيرة، إلى درجة أنه وصل إلينا على هيئة أشعة ميكروية بدلًا من الضوء المرئى.

هاك دليل عملي هائل لا يُدحض على أن الكون متماثل، يتمدد، يبرد. فاستحق عليه صاحباه جائزة نوبل عام ١٩٧٨.

رابعًا: تتشكل العناصر الثقيلة (كالحديد والنحاس والذهب) عن طريق اندماج العناصر الخفيفة، وقد توفرت الحرارة العالية المطلوبة لتحقيق الاندماج في النجوم المستعرات \_(1) . Supernova أما العناصر الخفيفة (الهيدروجين والهيليوم) الموزعة بشكل متساو في مختلف أرجاء الكون فيحتاج تشكيلها من الجسيهات تحت الذرية إلى درجات حرارة أعلى كثيرًا. إن ذلك يعنى وجود هذه الحرارة الهائلة في جميع أرجاء الكون، أي أن الكون قد نشأ بحادث واحد مهول مُنتج للحرارة ولبس بأحداث متكررة متشابهة في أماكن مختلفة، وهذا الحادث لن يكون إلا الانفجار الكونى الأعظم.

هكذا أجاب العلم على القضية الفلسفية المعقدة حول «هل الكون قديم أم حادث ؟» فقال كلمته بأن الكون حادث، وقد أصبح هذا المفهوم بمثابة حقيقة وبديهة علمية.

وانتقلت القضية إلى السؤال التالى:

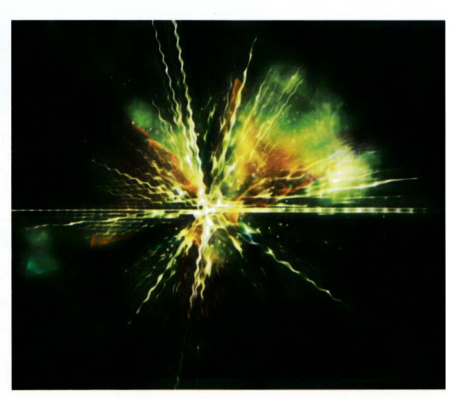
# كيف بدأت نشأة الكون ؟

تبدأ رحلتنا فى يوم لا أمس له، قبل ولادة الزمان والمكان، يوم يبعد عنا ١٣,٧ بليون سنة (± ٢٠٠ مليون سنة) هى عمر الكون.

<sup>(</sup>١) نجوم يأتي توصيفها فيها بعد في هذا الفصل.

إن «ولادة الكون بالانفجار الأعظم» (١) نظرية وضعها الفلكيون والفيزيائيون الرياضيون التفسير نشأة الكون، وتُعَد الآن «نظرية عيارية راسخة ـ Established Referral theory» في الأوساط العلمية، إذ أيدتها البراهين العلمية القوية، كما نجحت في الإجابة عما طُرح عليها من تساؤلات.

وترى النظرية أن الكون قد نشأ عن انفجار هائل حدث في نقطة لا متناهية في الصغر أُطلق عليها اسم «المُفرَدة ـ Singularity» (شكل:٥)، وسنعرض هنا (تبعًا لآخر ما توصل إليه العلم في أوائل القرن الحادى والعشرين) التسلسل المدهش الذي سارت فيه الأحداث حتى تم خلق الكون وحتى وصل لصورته الحالية.



(شكل: ٥) الانفجار الكونى الأعظم الذى بدأ من المفردة كيف تم تنظيم هذه الفوضى؟!

<sup>(</sup>١) كان الفيزيائي البريطاني «فرد هويل ـ Fred Hoyle» (المتخصص في تطوير أجهزة الرادار أثناء الحرب العالمية الثانية) أول من استعمل تعبير «الانفجار الأعظم ـ Big Bang».

وينبغى أن نذكر هنا أن تسمية «الانفجار الأعظم \_ Big Bang» تسمية خادعة، إذ إن الانفجار يعنى انتشارًا غير متجانس لشظايا في فراغ، بينها الانفجار الأعظم هو الذي خلق الفراغ. ويوضح أينشتين ذلك بقوله أن توزيع الطاقة والمادة هو الذي خلق الفراغ والمكان.

سرنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

يشرح لنا ستيفن هوكنج (۱) Stephen Hawking في كتابيه «تاريخ موجز للزمن ۱۹۸۸) عام ۱۹۸۸ و «تاريخ أكثر إيجازًا للزمن (۲)» – عام ۱۹۸۸ سيناريو خلق الكون بالانفجار الأعظم، فيقول:

فى لحظة ما من الماضى (منذ نحو ١٣,٧ بليون سنة) كانت المسافة بين المجرات (تبعًا للحسابات الرياضية) تساوى صفرًا. وبعبارة أخرى كان الكون محصورًا فى نقطة مفردة حجمها صفر! مثل كرة نصف قطرها صفر! ثم كان ما نطلق عليه «الانفجار الأعظم ـ The Big Bang»، وهذه كانت البداية (٤).

وبالرغم من وجود بعض الثغرات والتساؤلات التى لم تُجَب (حتى الآن) حول كيف نشأ الكون من هذه المُفردة، وبالرغم من أن الجديد الذى يكتشفه العلم كل يوم يُغَيِّر من التفاصيل، فإن هناك ثلاث حقائق أساسية لا تتغير في سيناريو نشأة الكون، لقد اعترى الكون الوليد:

- تَمَدُّد ـ Expansion.
  - نَبَرُّد ـ Cooling.
- تطور ـ Evolution:

طاقة  $\rightarrow$  جسيات تحت ذرية  $\rightarrow$  تكوين الذرات.

<sup>(</sup>۱) ستيفن هوكنج Stephen Hawking: عالم الفيزياء النظرية والرياضيات التطبيقية البريطاني، يشغل منصب أستاذ الرياضيات الذي كان يشغله إسحق نيوتن بجامعة كمبريدج. وُلد عام ١٩٤٢. وهو مشهور بأبحاثه في الكون وخاصة الثقوب السوداء. اهتم بتبسيط العلوم للعامة، وقد صار كتابه «تاريخ موجز للزمن» أكثر الكتب العلمية مبيعًا في التاريخ، فقد بيع منه نسخة لكل ٥٠٠ إنسان على سطح الأرض وصدر آخركتبه في سبتمبر ٢٠١٠، بعنوان مبيعًا في التاريخ، فقد بيع منه نسخة لكل ٥٠٠ إنسان على سطح الأرض وصدر آخركتبه في سبتمبر ٢٠١٠، بعنوان المناق والدأس، وهو كنج في بداية شبابه بمرض Iateral Amyotrophic Sclerosis أدى إلى شلل تام شمل عضلات العنق والرأس، وهو يتعامل مع المحيطين من خلال جهاز كمبيوتر يوجهه بحركات عينيه وشفتيه!! إذ أفقده المرض القدرة على الكلام.

<sup>.</sup>A Brief History of time (Y)

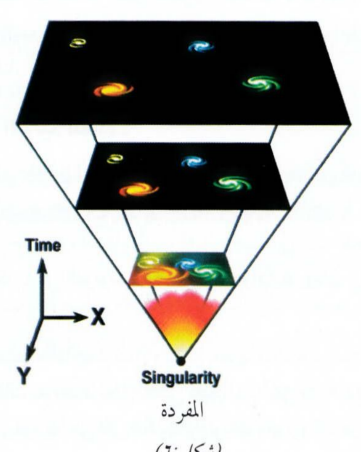
<sup>.</sup>A Briefer History of time (\mathbf{T})

<sup>(</sup>٤) ماذا كان قبل الانفجار الكونى الأعظم؟ يتهرب ستيفن هوكنج من هذا السؤال بقوله: إذا كنا نعلم بعض ما حدث منذ الانفجار الأعظم (وتزداد معرفتنا مع تقدم العلم)، فإننا لا نستطيع تحديد ما كان قبل ذلك. إن ظروف ما قبل الانفجار الأعظم لا يجب أن تشكل أى جزء من تصورنا العلمي للكون! علينا أن نكتفى بأن نقول إن الانفجار الأعظم هو بداية الزمن، ويعنى ذلك أن الأسئلة التي تدور حول كيف تهيأت الظروف لهذا الانفجار الأعظم ليست بالأسئلة التي يتناولها العلم!.

#### التمدد... والتبرد...

عندما كان حجم الكون مساويًا للصفر كانت درجة حرارته وكذلك كثافته لا نهائية (تتجاوز حرارة وثابت بلانك بمليارات المرات). وفور لحظة الانفجار، ومع تمدد الكون (بسرعة تتجاوز سرعة الضوء بمليار مليار مرة) بدأت درجة حرارة مكوناته (كانت على هيئة طاقة فقط) في الانخفاض؛ مما أدى إلى تكثف كمية من الطاقة مُكَوِّنة الجسيهات تحت الذرية.

وفى درجات الحرارة الهائلة، كانت هذه الجسيهات تتحرك بسرعات مهولة، حتى أنها كانت تتغلب على أى تجاذب بينها. لكن مع انخفاض الحرارة، بطأت سرعة الجسيهات وأخذت تنجذب إلى بعضها البعض، لتتجمع فى جسيهات أكبر منها. لذلك تتوقف أنواع الجسيهات التى تكونت على درجة حرارة الكون التى تتناقص باستمرار، ومن ثَمَّ فإنها تعتمد على عمر الكون (١) (شكل:٦).



(شكل: 7) مع مرور الوقت، الكون يتمدد ويبرد. فتتشكل المادة – وتتكون المجرات

<sup>(</sup>۱) نلاحظ في حياتنا أثر انخفاض درجة الحرارة على الانتقال من هيئة لأخرى واكتساب المادة صفات جديدة. ولنأخذ الماء مثالًا على ذلك، فهو بخار يتحول إلى سائل بانخفاض الحرارة، ثم يصبح صلبًا (ثلج) مع مزيد من الانخفاض في الحرارة. ولا شك أن الحالة الغازية (البخار) هي أكثر الحالات تناسقًا وتماثلًا بين جزيئاتها.

وقد درس «آلان جاث<sup>(۱)</sup> ـ Alan Guth» معدل تمدد الكون، وهو معدل شديد الدقة والأهمية، ويُعرف «بالقيمة الحرجة»؛ ذلك أنه إذا زاد المعدل عها يجب تبعثرت مكونات الكون، وإذا قل المعدل عها يجب انهار الكون على نفسه. وقد وجد جاث أن الكون قد تمدد في بدايته بمعدل متزايد هائل، حتى إن قطر الكون قد تضاعف بمعدل مليون مليون مليون مليون مليون مليون ممدن مرة (الرقم ١ متبوعًا بـ ٣٠ صفرًا) في جزء ضئيل من الثانية.

إن هذا التمدد التضخمي الهائل كان مسئولًا عن القضاء على أى تفاوت في كثافة مادة مناطق الكون المختلفة، وجَعَلَه متجانسًا منذ بداية نشأته، تمامًا كما تنمحي أي تجعدات على سطح بالون عند نفخه.

ويتساءل ستيفن هوكنج مندهشًا: كيف بدأ هذا التمدد ؟ وما هى القوة المسئولة عنه؟ كيف تمدد الكون بهذه السرعة الهائلة فى بدايته حتى يصبح على هذا التجلنس؟ كيف حافظ هذا التمدد على القيمة الحرجة التى تحقق استقرار الكون لفترة طويلة، وتحقق نشأة الحياة على كوكب الأرض؟ ويجيب هوكنج عن هذه التساؤلات قائلًا: لا شك أنها إرادة الإله الذى شاء أن يخلق كائنات مثلنا.

# مولد الجسيمات الأولية للمادة...

فى خلال ثانية واحدة من الانفجار الأعظم تمدد الكون بها يكفى لتنخفض درجة حرارته إلى نحو عشرة بلايين درجة مئوية، وهى درجة تفوق درجة حرارة قلب الشمس آلاف المرات، وتساوى درجة حرارة انفجار القنبلة الهيدروجينية. فى تلك اللحظة كانت الجسيات التى تكونت فى الكون هى الفوتونات والكواركات والإليكترونات والنيوترينوات (٢)، مع جسيانها المضادة.

وقد نتج عن تصادم هذه الجسيات الأولية مع بعضها ميلاد جسيات عديدة أخرى. فمثلًا، أدَّى تصادم الكواركات مع مضاداتها إلى تلاشى كليها، بينها تَبَقَّى قدر ضئيل جدًّا من الكوركات (واحد من كل بليون كوارك) هي التي شكلت بروتونات ونيوترونات ذرات كوننا.

كذلك أدى تصادم الفوتونات مع بعضها إلى نشوء الإليكترونات وجسياتها المضادة (البوزيترونات). وباستمرار تمدد الكون وانخفاض درجة حرارته، تصادمت معظم الإليكترونات والبوزيترونات معًا وتلاشت، تاركة القليل من الإليكترونات.

<sup>(</sup>١) العالِم بمعهد ماسيتشوسيتس للتقانة (MIT).

<sup>(</sup>٢) النيوترينو ـ Neutrino، أحد الجسيات تحت الذرية،كتلته مهملة (١/ ٢٠,٠٠٠ من كتلة الإليكترون)، ويتحرك بسرعة تقارب سرعة الضوء، لذلك لا يدخل في بنية الذرة.

#### مولد نويات الذرات...

بعد لحظة الانفجار الأعظم بهائة ثانية، انخفضت درجة حرارة الكون إلى بليون درجة (وهي تعادل درجة حرارة قلب أكثر النجوم سخونة)، عندها قامت «القوة النووية القوية» (قوة جاذبة قصيرة المدى) بربط البروتونات والنيوترونات ببعضها مكونة أنوية الذرات، بعد أن كانت هذه الجسيات في درجات الحرارة الأعلى ذات طاقة حركة عالية تجعلها تهرب من التصادم، وتجعلها حرة ومستقلة.

فى البداية، تكونت أنوية ذرات الديوتيريوم ـ Deuterium (الهيدروجين الثقيل)، والتى تحتوى على بروتون واحد ونيوترون واحد. ثم اتحدت أنوية الديوتيريوم مع مزيد من البروتونات والنيوترونات؛ لتتكون أنوية الهيليوم التى تحتوى على بروتونين ونيوترونين (١).

#### مولد الذرات...

بعد كل هذا الجيَشان العظيم، وبعد بضع ساعات من الانفجار الأعظم، توقف إنتاج نويات الهيليوم. ولمدة مليون سنة استمر الكون في التمدد والتبرد دون حدوث شيء آخر يُذكر.

وعندما انخفضت درجة الحرارة إلى ثلاث آلاف درجة ، لم يعد للإليكترونات (سالبة الشحنة) والأنوية (موجبة الشحنة) طاقة حركة كافية للتغلب على «قوى الجذب الكهرومغناطيسية» بينها، فبدأت في التلاقى لتكوين الذرات.

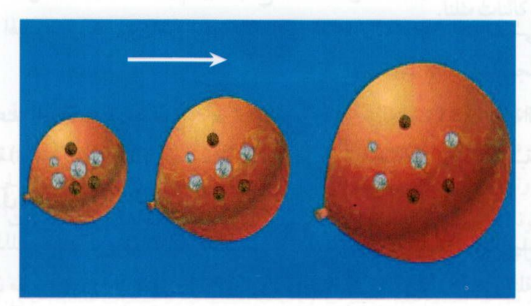
كذلك جذبت البروتونات التى بقيت منفردة الإليكترونات، فتكونت ذرات الهيدروجين (تتكون من بروتون واحد يدور حوله إليكترون واحد)، التى شكلت ٧٥٪ من كتلة الكون الوليد. كما اجتذبت نويات الهيليوم (٢ بروتون + ٢ نيوترون) إليكترونين لتشكل ذرات الهيليوم التى تمثل ٢٥٪ من كتلة الكون. ومن الأسئلة التى عجز العلماء عن تفسيرها حتى الآن: لماذا أصبحت ربع كتلة الكون في ذلك الوقت على شكل هيليوم ؟

<sup>(</sup>١) كها تكونت كميات ضئيلة من عنصر الليثيوم الأثقل.

#### مولد المجرات(١)...

عندما بلغ عمر الكون مليار عام، أصبح حجمه أصغر قليلًا من حجمه الحالى، وهبطت درجة حرارته إلى قرابة درجة حرارته الحالية. وقتها كانت كثافة بعض المناطق تزيد (بمقدار ۱: ۰۰۰, ۰۰۰) عن كثافة باقى أجزاء الكون (أصبحت تُسمَّى السحب الكونية أو الغبار الكونى أو السديم)، وأخذت هذه المناطق فى التجمع (نتيجة لزيادة قوى الجاذبية فيها) فتزايدت كثافتها، كما أخذت فى الدوران حول نفسها، وبذلك بدأت «المجرات ـ Galaxies» فى التشكل. وعند انقضاء قرابة ٩ مليار عام على خلق الكون (أى منذ ٧, ٤ مليار عام تقريبًا) وُلدت مجرتنا «درب اللبانة ـ milky way».

واستمرت المجرات في التباعد عن بعضها، ويمكن تشبيه ذلك بها يحدث عندما ننفخ بالونًا، مرسوم على سطحه دوائر (تُمثل المجرات)، فمع استمرار نفخ البالون تتباعد الدوائر عن بعضها. وإذا اعتبرنا أن الكون هو سطح البالون فلن تجد للكون مركزًا أو مناطق متطرفة! (شكل: ٧).



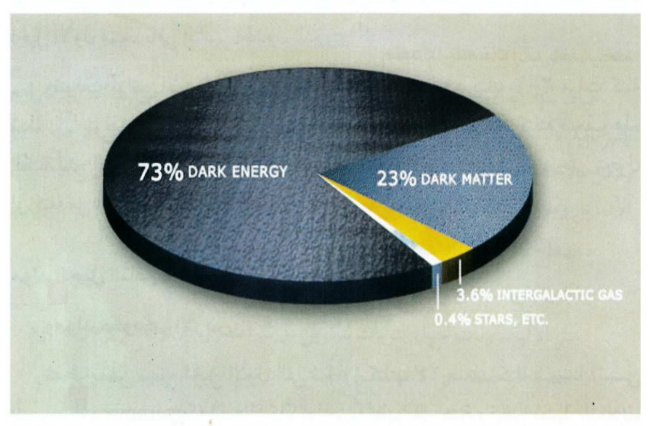
(شكل:۷) نموذج لتمدد الكون وتباعد المجرات

وقد أظّهرت الحسابات التي أجراها الفيزيائيون الرياضيون على قوى الجاذبية الموجودة في الكون أن المجرات وكل ما نرصده من مادة لا تمثل إلا ٤٪ من كتلة الكون. أما الباقي (٩٦٪)

<sup>(</sup>۱) المجرات Galaxies: بناء كونى مُكَوَّن من تجمع هائل من النجوم والغبار والغازات والمادة المظلمة، ترتبط معًا بقوى الجذب المتبادلة، وتدور حول مركز مشترك.

يقدر الفلكيون أن هناك من ١٠١٠ إلى ١٠١٠ مجرة في الكون المنظور. ويصل قطر المجرات العملاقة إلى ١/١ مليون سنة ضوئية، وتحتوى على أكثر من ١٠١٠ نجم. وتقع الشمس في مجرة درب اللبانة.

فهى طاقة ومادة غير مرئية، أسموها الطاقة السوداء والمادة السوداء، وتمثل النيوترينوات ربع هذه المادة. وتُعتبر الطاقة السوداء أهم القوى المسئولة عن تمدد الكون (شكل: ٨).



(شكل:۸) توزيع الطاقة والمادة في الكون

# مولد الجيل الأول من النجوم

وبمرور الوقت، بدأ غاز الهيدروجين والهيليوم في المجرات في تكوين تجمعات منفصلة على شكل سحب أخذت تتكثف بشدة تحت تأثير جاذبيتها. وعندما تقلصت هذه التجمعات تصادمت ذراتها ببعضها، فارتفعت درجة حرارتها وتزايد الضغط داخلها بالقدر الكافي لتبدأ تفاعلًا نوويًّا اندماجيًّا يُحوِّل المزيد من ذرات الهيدروجين إلى هيليوم مع إطلاق الطاقة الزائدة على هيئة حرارة وتوهج. وعندما تتوازن قوى الجاذبية داخل هذا الفرن النووى مع قوى التمدد الناشئة عن الحرارة الناتجة، يستقر النجم ويصبح «نجمًا ناضجًا ـ «Mature Star».

#### تكوين العناصر الثقيلة

حصل «وليم فولر \_ William Fowler» عالم الفيزياء النووية الأمريكي على جائزة نوبل في عام ١٩٨٣؛ لوصفه «كيفية تكوين العناصر الثقيلة عن طريق اندماج نويات ذرات

الهيليوم» داخل نجوم الجيل الأول. وقد أرجع فولر هذا «الاندماج» (بالرغم من قوى التنافر بين هذه النويات موجبة الشحنة) إلى الضغط الهائل داخل هذه النجوم (١) (مثل أوانى طهى الضغط العالى ـ الحلل البريستو). ويستمر الاندماج المتسلسل داخل نجوم الجيل الأول منتجًا باقى عناصر الجدول الدورى (٢).

وتتوقف نواتج الاندماج النووى على كتلة النجم؛ فنجم كتلته ١-٣ مرات كتلة شمسنا<sup>(۱)</sup> يتوقف فيه الاندماج عند عنصر الكربون - ١٢، ونجم تبلغ كتلته ضعف هذه الكتلة يُنتج السيليكون-٢٨، ونجم أكبر من ذلك يستمر الاندماج النووى فيه حتى يتحول إلى كتلة من الحديد.

#### مولد الجيل الثاني والجيل الثالث من النجوم

#### ومولد كوكب الأرض:

تنفجر بعض نجوم الجيل الأول التى تتجاوز كتلتها ٢٤ ضعف كتلة شمسنا (تسمى السوبرنوفا ــ Supernova) انفجارًا كليًّا أو جزئيًّا يظهر على هيئة وميض شديد اللمعان، محدثًا سحابة كونية هائلة، تُسمى «سحابة الجيل الثانى». وتختلف هذه السحابة عن السحابة الأولى التى أعقبت الانفجار الأعظم فى أنها تحتوى، بالإضافة إلى الهيدروجين والهيليوم، على بعض العناصر الثقيلة التى تكونت من الاندماجات النووية داخل النجم المنفجر.

وكالسحابة الأولى، تتكثف مكونات السحابة الثانية مكونة الجيل الثانى من النجوم، ويتكرر نفس سيناريو الانفجار والتكثف لينشأ عنه الجيل الثالث من النجوم.

<sup>(</sup>۱) نتيجة لهذه الاندماجات: تتحدنواة ذرة الهيليوم-٤ (٢ بروتون، ٢ نيوترون) مع ذرة عائلة فينتج عنصر البريليوم-٨، ثم تضاف إليه ذرة هيليوم - ٤ فتنتج ذرة الكربون-١٢ (أساس جزيئات الحياة)، ومع إضافة ذرة هيليوم أخرى ينتج غاز الأوكسجين-١٦. ومن اتحاد ذرتى كربون - ١٢ تنتج ذرة الماغنسيوم-٢٤، وبإضافة ذرة هيليوم ينتج عنصر السيليكون ـ ٢٨. ومن اتحاد ذرتى سيليكون يتكون عنصر الحديد-٥٦ الذى يمثل لُب كوكب الأرض،... وهكذا.

<sup>(</sup>٢) يشتمل الجدول الدورى للعناصر على كل العناصر الموجودة فى الطبيعة (فلزات ولا فلزات) مرتبة تبعًا لأرقامها وأوزانها الذرية (تحددها عدد البروتونات والنيوترونات فى نواة الذرة). ويُعتبر تطويرًا لجدول العالم الكيميائى الروسى مندليف Mendelev's Table.

<sup>(</sup>٣) يبلغ قطر الشمس ٢٠٠, ٢٣٠ ميل = ١٠٩ مرة قطر الأرض وتبلغ كتلتها ٣٣٠, ٢٣٠ مرة كتلة الأرض، ويطلق العلماء على كتلتها اصطلاح «الكتلة الشمسية ـ Solar Mass» ويستخدمونها كوحدة قياسية، فيقال مثلًا هذا النجم أكبر من الكتلة الشمسية بمقدار ثلاث مرات.

وتُعتبر شمسنا التى تكونت منذ حوالى ٤,٧ بلايين سنة، إحدى نجوم الجيل الثانى أو الثالث. وعندما بردت بعض بقايا السحابة التى كونت الشمس (١: ١٠٠٠ من كتلة الشمس) شكلت كواكب المجموعة الشمسية، والتى منها كوكبنا الأرض.

# حُجية نظرية الانفجار الأعظم

هناك شبه اتفاق بين علماء الكونيات على صحة هذه النظرية. فبالإضافة إلى البراهين الفيزيائية الأربعة التى ذكرناها، فإن كل أحداث الانفجار الكونى الأعظم التى طرحها العلماء يمكن ملاحظة حدوثها في الكون، كما يمكن ملاحظة وقوع انفجارات صغرى مشابهة حتى الآن، بل ويُمكن الحصول على بعض هذه الأحداث تجريبيًّا(١)، مثل:

- اندماج المادة ومضادات المادة.
- تكوين نويات مستقرة لبعض الذرات.
- أسر الإليكترونات حول النويات لتكوين ذرات الهيدروجين والديتريوم والهيليوم.

إن الفترة الوحيدة التي لا نستطيع محاكاتها، أو معرفة ماذا حدث فيها بدقة هي أول الا الفترة الثانية من عمر الكون الوليد!!

#### ثم ماذا بعد

يبلغ عمر نجمنا (الشمس) ٧, ٤ بليون سنة، ويقدر العلماء أن ما فيه من غاز الهيدروجين المنتج للطاقة سيُستهلك خلال أربعة بلايين سنة أخرى. قبلها ستتمدد الشمس لتصبح نجها أحمر هائل (خافت الحرارة) يبتلع الكواكب القريبة منه، ومنها الأرض. وبعدها سينهار نجم الشمس على نفسه ليصبح قزمًا صغيرًا لا يُصدر حرارة ولا ضوءًا، وسيختفى من رقعة السماء.

#### وفي النهاية..

هناك عدد من السيناريوهات لنهاية الكون، لكل منها أدلته التي لم يمكن الحسم بينها حتى الآن، وأهم هذه السيناريوهات:

<sup>(</sup>۱) يُعتبر مشروع CERN أكبر مشروع في العالم لدراسة فيزياء الجسيمات تحت الذرية. ويعرف باسم «الهيئة الأوروبية للدراسات النووية ـ European Organization for Nuclear Research» ويقع على الحدود الفرنسية ـ السويسرية. ويحتوى المشروع على ستة مسرعات للجسيمات تحت الذرية يبلغ أطولها ٢٧ كيلو مترًا ويقع على عمق ١٠٠ متر تحت سطح الأرض. وقد أسس المشروع عام ١٩٥٤، ويعمل به ٢٦٠٠ موظف بشكل دائم، بالإضافة إلى ٧٩٣١ عالمًا ومهندسًا ينتمون إلى ٥٨٠ جامعة تمثل ٨٠ دولة من دول العالم بينهما مصر.

سيظل الكون في تمدده إلى ما لا نهاية.

- كما بدأ الكون بانفجار أعظم سينتهى بانسحاق أعظم.

- سيأفل الكون وينكمش ويتلاشى تدريجيًّا.

وربها كان هذا هو الاحتمال الأرجح!

انتهى عرض ستيفن هوكنج لأحداث الانفجار الكونى الأعظم, وإذا كان هناك بعض الثغرات والتساؤلات التى تحتاج لمزيد من التفسير، وكذلك إذا توصل العلم لبعض الاكتشافات التى تغير من تفاصيل الأحداث، فإن هناك ثلاث حقائق مهمة أثبتها العلم فى سيناريو الخلق، وهى: التمدد – التبرد – التطور. والحقيقة الأكبر من ذلك (كما يقول هوكنج) «أنه قد ثبت أن للكون بداية، ويبدو أن علينا أن نقر بأن له خالقًا»(١).

# التطوير الذكي للكون (٢)..

سرنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

نوجز هنا قصة خلق الكون بأسلوب يُظهر ملامح التطور في الخلق، كما يُظهر بجلاء ما يتسم به هذا السيناريو من ذكاء وقصد:

فى اللحظة صفر، التى ترجع إلى ١٣,٧ مليار عام تقريبًا، وُجدت «المفردة ـ Singularity» التى بدأ بها الانفجار الكونى الأعظم. وقد أخذت المفردة شكل نقطة لها صفات تعجز قوانين الفيزياء، التى تحكم الكون الآن، أن تصفها أو تفسر وجودها: لا نهائية الصغر، لا نهائية السخونة، لا نهائية الكثافة، وقد توحدت فيها القوى الطبيعية الأربع فى قوة واحدة.

وفور حدوث الانفجار الكونى الأعظم (لحظة الخلق) تَكدد الكون الوليد بسرعة تفوق سرعة الضوء مليار مليار مرة، وقد كانت هذه السرعة مضبوطة بإحكام بحيث لا تؤدى إلى تبعثر مكونات الكون، كما لا تؤدى إلى انهياره على نفسه (سرعة حرجة).

<sup>(</sup>۱) في سبتمبر ۲۰۱۰ أصدر ستيفن هوكنج كتابه The Grand Design، الذي يدور حول أن قوانين الطبيعة قادرة على تشكيل الكون بالهيئة التي صار عليها. واستنتج هوكنج من ذلك أن خلق الكون لا يحتاج لإله، وإن كان هذا لا يمنع أن الإله ربها يكون موجودًا!

والرد العلمي القادر على تفنيد ما في استنتاجات هو كنج من إلحاد هو: من وضع قوانين الطبيعة وأعطاها قدرتها على الفعا ؟

<sup>(</sup>٢) بتصرف عن كتاب «موجز تاريخ الكون من الانفجار الأعظم إلى الاستنساخ البشرى» للأستاذ الدكتور هاني رزق.

ثم تشكلت الجسيمات الأولية للمادة (الكواركات والإليكترونات) من الطاقة، نتيجة لتَبرُّد الكون الوليد. وخلال أجزاء من الثانية غاية في الضآلة تشكلت من الكواركات البروتونات والنيوترونات، التي شكلت بعد ذلك نويات ذرات الهيدروجين الثقيل والهيليوم. ثم أَسَرَت هذه النويات الإليكترونات في مدارات حولها لتشكل الذرات.

لم يكن للخطوات السابقة أن تحدث دون ولادة القوى الطبيعية الأربع التى وجهت عملية الخلق؛ فبعد حدوث الانفجار الكونى الأعظم والانخفاض المتوالى فى درجة حرارة الكون الوليد وُلدت (قوة الجاذبية)، التى حالت دون تبعثر نواتج الانفجار. وعندما هبطت درجة حرارة الكون إلى مستوى سمح بميلاد (القوة النووية الشديدة) ترابطت الكواركات ببعضها مُكونة البروتونات والنيوترونات، كها ربطت تلك القوة هذه الجسيات لتُكوِّن نويات ذرات الهيدروجين الثقيل والهيليوم. وعندما هبطت درجة حرارة الكون إلى مستوى سمح بميلاد (القوة الكهرومغناطيسية) قامت هذه القوة بأسر الإليكترونات حول النويات لتُشكل الذرات الخفيفة، ووُلدت معها (القوة النووية الضعيفة)، ثم انشطرت القوتان الأخيرتان مع المزيد من هبوط درجة حرارة الكون.

لقد انتثرت مادة الكون انتثارًا متجانسًا فى أرجاء الكون – ولأسباب لم يجد لها العلم تفسيرًا حتى الآن – تكونت هنا وهناك جُزر صغيرة تزيد كثافة المادة فيها عن باقى نواحى الكون بفارق ضئيل جدًّا (جزء من مائة ألف جزء)، وقد شكلت هذه الجزر بذور مجرات المستقبل.

في هذه المجرات نشأ الجيل الأول من النجوم، وتحت فيه اندماجات نووية متسلسلة سمحت بتكوين العديد من العناصر الثقيلة، وقد انتثرت هذه العناصر في الكون عندما انفجرت بعض هذه النجوم (سوبرنوفا). لذلك اشتملت نجوم وكواكب الجيل الثاني والثالث، ومنها شمسنا وأرضنا، على العديد من العناصر الثقيلة.

وبذلك تدرج الخلق: الطاقة > المادة (كواركات وإليكترونات) > نويات الذرات > ذرات الهيدروجين والهيدروجين الثقيل والهيليوم > نشأة المجرات > نشأة الجيل الأول من النجوم > تكون عناصر الجدول الدورى > نشأة الجيل الثاني والثالث من النجوم > مولد المجموعة الشمسية > استقرار كوكب الأرض.

لقد كان اتساع الكون الهائل أمر حتمى لنشأة العناصر الثقيلة التى يتكون منها كوكب الأرض، بالإضافة إلى نشأة عناصر الحياة (الكربون، الأوكسجين، النيتروجين)، إذ تكونت هذه العناصر في الأفران النووية الهائلة البعيدة جدًّا جدًّا والمعروفة بنجوم السوبرنوفا، معنى هذا أن أجسامنا تتكون من غبار كونى تم طهيه منذ بلايين السنين في إحدى هذه المستعرات. فهل تم خلق الكون بهذا الاتساع الهائل ليكون معملًا لإنتاج عناصر الأرض، ومطبخًا لطهى عناصر الحياة؟!!

لقد تَبَدَّت عند حدوث الانفجار الأعظم - أى بداية خلق الكون - خمسة معالم خارقة لا تخضع للقوانين الفيزيائية السائدة الآن، ولا يمكن للعلم وحده أن يفسرها:

- ١- صِغَر النقطة التي حدث فيها الانفجار «المُفردة ـSingularity»، وهي أصغر من طول بلانك. ووفقًا لقوانين الفيزياء يستحيل وجود المُفردة بهذا الطول اللا متناهى في الصغر.
- ٢- كانت المفردة لا نهائية الكثافة (تحوى كتلة الكون الحالى كله فى نقطة أصغر من طول بلانك). وهي بلا شك تفوق أعلى كثافة عُرفت فى الكون حتى الآن، وهي كثافة النجم النيتروني.
- ۳- حدث الانفجار الأعظم عند درجة حرارة تجاوزت درجة حرارة بلانك (۱۰ ۳ درجة مطلقة) تصل إلى عشرة مليار مليار مليار مليار (۲۰ ۳ درجة مطلقة (كلفن).
  - ٤ تجاوزت سرعة تمدد الكون الوليد سرعة الضوء بمقدار مليار مليار مرة.
- ٥- كانت القوى الطبيعية الأربع، متوحدة في قوة واحدة داخل المفردة اللامتناهية الصغر. وقد أثبتت الحسابات الرياضية أن الحصول على طاقة تُوحِّد هذه القوى في قوة واحدة، يقتضى بناء مُسَرِّع Accelerator يبلغ حجمه حجم المجموعة الشمسية، فكيف توحدت القوى الأربع في المُفردة ؟!.

وعما سبق نخرج بالاستنتاجات التالية:

أولًا: بدأت نشأة الكون من «العدم المطلق ـ Absolute Nothingness».

ثانيًا: بدأت نشأة الكون بخمس ظواهر خارقة للقوانين الفيزيائية المعروفة الآن.

# ثالثًا: سار الكون:

من حالة اللاانتظام المطلق «الشَوَش ـ Chaos»، و «التبعثر ـ Entropy»، وما يصاحبها من فقدان وتوزيع سيئ للطاقة، إلى حالة الانتظام والاستغلال الأفضل للطاقة (بناء المادة بدلًا من فقدان الطاقة كطاقة حرارية).

- ومن البنية الأبسط، قليلة الفائدة، إلى البنية الأعقد المناسبة لغاية لاحقة.

- ومن المادة ذات الوظيفة الأقل أداءً وكفاءة، إلى وظيفة أفضل أداءً وكفاءة.

ولما كانت ظاهرتى الشوش والتبعثر تقتضيان اتجاه عناصر منظومة ما (System) إلى المزيد من التبعثر والفوضى وفقدان الطاقة ما لم يؤثر فيها مؤثر خارجى، فإن الاتجاه إلى الأكثر انتظامًا والأعقد بنية والأكفأ أداءً ووظيفة يحتاج بشكل حتمى إلى تدخل ذكى فعال من خارج المنظومة، ويؤكد وجود «التصميم الذكى» و «التطور الموجه» الذى لا دور للمصادفة فيه، إذ إن المصادفة غير مرسومة المسار تطرح ملايين الاحتمالات التى لا يمكن التغلب على ما فيها من شوش و تبعثر.

من ذلك نجزم أن المصمم الذكى (الله رَهِ الله عَلَى) قد اختار آلية التطور الموجه، ليخلق هذا الوجود.

#### القارئ الكريم..

كانت نيتى عند كتابة هذا الفصل أن أكتفى بالطرح العلمى لنشأة الكون وكوكب الأرض، دون الربط بينه وبين طرح القرآن الكريم لهذه النشأة. لكنى التقيت أثناء مطالعتى لموسوعة الدكتور زغلول النجار «تفسير الآيات الكونية في القرآن الكريم» برؤية ثاقبة (أقنعتنى تمامًا) للربط بين الطرح العلمى والطرح القرآنى لقصة خلق الكون والأرض، فآثرت أن أعرض عليك هنا تلخيصًا (بتصرف) لهذا الطرح (۱).

<sup>(</sup>۱) يتفق هذا الطرح للدكتور زغلول النجار مع آخر ما توصل إليه علم الكونيات عن خلق الكون. أما عن خلق الإنسان، فإن د. النجار يتمسك في موسوعته بمفهوم الخلق الخاص الذي يخالف مفهوم التطور الذي يعتبره البيولوجيون بمثابة الحقيقة المحورية في علم البيولوجيا.

#### القرآن الكريم وخلق السماوات والأرض

لطالما ساد الاعتقاد الخاطئ بأن الكون الذى نحيا فيه قديم أزلى وسيبقى إلى الأبد. وأنه كون لا نهائى، أى لا تحده حدود. وأنه كون ساكن، ثابت فى مكانه، لا يتغير. وأن السهاء تدور بنجومها الثابتة كقطعة واحدة حول الأرض. وأن الكون شامل للعناصر الأربعة: التراب والماء والهواء والنار، وحول هذه الكرات الأربع تدور السهاء بنجومها، وغير ذلك من الخرافات والأساطير.

ف هذا الوقت جاء القرآن الكريم مؤكدًا أن الكون مخلوق له بداية، وستكون له في يوم من الأيام نهاية. ومؤكدًا أن جميع أجرام السهاء في حركة دائبة وجَرْى مستمر، وأن السهاء (١) ذاتها في توسع دائب إلى أجل مسمى. كما أن السهاوات والأرض كانتا في الأصل جُرمًا واحدًا ففتقهما الله (تعالى) فتحولت مادة هذا الجرم الأول إلى الدخان، الذي خُلقت منه الأرض والسهاء.

كذلك فإن هذا الكون سوف يُطوى ليعود كهيئته الأولى جُرمًا واحدًا مُفرَدًا ينفتق مرة أخرى إلى غُلالة من الدخان تُخلق منها أرض غير أرضنا الحالية، وسهاوات غير السهاوات التى تظلنا في حياتنا الدنيا، وهنا تتوقف رحلة الحياة الأولى وتبدأ رحلة الآخرة.

وقد لخص ربنا (تبارك وتعالى) عملية خلق السهاوات والأرض وإفنائهها وإعادة خلقهها في صياغة كلية شاملة من قبل أكثر من ألف وأربعهائة سنة، وذلك في خمس آيات من آى القرآن الكريم على النحو التالى:

١ - ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَلَيْنَهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٧].

تشير الآية إلى:

- تمدد الكون منذ اللحظة الأولى لخلقه، وإلى أن يشاء الله.

٢- ﴿ أُوَلَمْ بَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَتْفَا فَفَنَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِكُلُ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

<sup>(</sup>۱) لفظ "سما" في اللغة العربية يعنى "ارتفع"، لذلك فالسماء هو كل ما نراه يعلو كوكب الأرض، وهي في الحقيقة ليست الا انعكاسات الضوء في فضاء الكون، أي أنها وجود مُدرَك وليست كرة مادية تحيط بالأرض كما كان الأقدمون يتصورون. لذلك يستخدم القرآن الكريم لفظ السماء للإشارة إلى الكون، وإن كانت تبدو لنا كوجود مُدرَك يعلو الأرض.

#### تشير الآية إلى:

- ابتداء خلق الكون من جرم أولى واحد (مرحلة الرتق(١) الأول).
  - -- فتق هذا الجرم الأولى أى انفجاره (مرحلة الفتق<sup>(٢)</sup> الأول).
- ٣- ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ أَثْنِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا قَالَتَا أَنْيْنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١]. تشمر الآية إلى:
  - تَحَوُّل الجرم الأولى عند فتقه إلى الدخان (مرحلة الدخان).
- خلق كل من الأرض والسهاوات من الدخان الكونى (مرحلة الإتيان بكل من الأرض والسهاء).
- ﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّكَاءَ كَطَيّ ٱلسِّجِلِ لِلْكُ تُنبُ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْناً إِنَّا كُنَا فَكَ فَعَلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤].

# تشير الآية إلى:

- حتمية عودة الكون بكل ما فيه ومن فيه إلى جرم ابتدائى واحد مشابه للجرم الأولى الذى ابتدأ منه الخلق (مرحلة الرتق الثاني أو طي السهاء أو الانسحاق الشديد للكون).
  - حتمية فتق هذا الجرم الثاني أي انفجاره (مرحلة الفتق للجرم الثاني).
    - حتمية تحول الجرم الثاني بعد فتقه إلى غلالة من الدخان الكوني.
  - ٥- ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ قَبَرَزُواْ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]. تشير الآية إلى:
- -- إعادة خلق أرض غير أرضنا الحالية وسهاوات غير السهاوات التي تظللنا اليوم، وبداية رحلة الآخرة (٣).

<sup>(</sup>١) الرتق في اللغة عكس الفتق؛ لأن الرتق هو الضم والالتحام والالتئام سواء كان ذلك طبيعيًّا أو صناعيًّا، يقال رتقت الشيء فارتتق أي فالتأم والتحم.

<sup>(</sup>٢) الفتق: هو الفصل والشق والانشطار.

<sup>(</sup>٣) قد يحدث ذلك عقب انسحاق كوننا الحالى، أو عقب دورات من الانسحاق والانفجار، لكن في النهاية ستبدأ رحلة الآخرة.

هذه الحقائق الكونية الكبرى في خلق السهاوات والأرض، لم يستطع الإنسان الوصول إلى إدراك شيء منها إلا في منتصف القرن العشرين أو بعد ذلك، حين تبلورت «نظرية الانفجار الأعظم»، وهذه النظرية هي الأكثر قبولًا عند علماء الفلك وعلماء الفيزياء الفلكية والنظرية في تفسير نشأة الكون.

والقرآن الكريم هنا يعطى الصورة الكلية الجامعة لهذا الحدث الكوني العظيم، ويترك التفاصيل لجهود علماء الفلك والفيزياء النظرية والمفكرين الذين يتفكرون في خلق السهاوات والأرض، والذين تجمعت ملاحظاتهم العلمية الدقيقة في صفحة السهاء لتؤكد في منتصف القرن العشرين صدق ما قد أنزله الله (تعالى) في آخر كتبه، وعلى خاتم أنبيائه ورسله (عليه وعليهم أجمعين أفضل الصلاة وأزكى التسليم) من قبل ألف وأربعهائة من السنين. هذا السبق القرآني الذي تتوافق معه تمامًا نظرية الانفجار الكوني الأعظم.

وسبحان ربي العلى الأعلى الوهاب.



# الفصل الثاني

# قراءة في كتاب الكون

خمس مراحل للنظر إلى الكون والأرض

أولًا: الأرض مركز الوجود

ثانيًا: الشمس مركز الكون

ثالثًا: الأرض هباءة لا اعتبار لها

رابعًا: الأرض، ذلك الكوكب المتفرد المتميز

أ- نحن نحيا في المجرة الأمثل، وفي المنطقة الأمثل من المجرة

ب- نحن نحيا في كنف النجم الأمثل

ج- لنا جيرة طيبة تتلقى عنا الضربات

د- القمر.. التابع المخلص

هـ نحن شخصيًا الكوكب الأمثل للحياة

خامسًا: الكون والأرض يشيران إلى وجود الله عَلَى

- البرهان الكوني

- المبدأ البشري

هل البرهان الكوني والمبدأ البشري أوهام متدينين؟١

قراءة في الكتابين.

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# ﴿ سَنُرِيهِ مِ ءَايَنِتَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِ مَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ... ﴾

[فصلت:٥٣]

يتردد كثيرًا مصطلح «ثورة» بين العامة والخاصة؛ الثورة العلمية، الثورة التكنولوجية، ثورة الإنترنت، الثورة الجنسية... وكل يوم يمر يُضاف اسم جديد.

لكن كم مرة يلتقى الإنسان بثورة علمية حقيقية في حياته ؟!

لقد قام رجال عظام بثورات علمية حقيقية مَثَّلت طريقة جديدة في التفكير؛ منهم أمحوتب، والحسن بن الهيثم، والزهراوي، وكوبرنيكوس، ونيوتن وهايزنبرج وأينشتين.

كذلك كان ما قام به دارون ثورة علمية فى وقته، فقد طرح أسلوبًا جديدًا للنظر إلى البيولوجيا، استبدل فيه دور الإله الخالق للكائنات الحية بالطبيعة. ولم يقف مقتفوا أثر دارون بمنهجه الثورى الجديد عند البيولوجيا، بل سحبوا هذا المفهوم على علوم الكون والسياسة والاقتصاد والأخلاق وكل مناحى الحياة.

لكن ما قام به دارون استنفد غرضه، وعادت الساعة تدور بعد أن توقفت عند أفكاره لفترة. لقد وصلنا إلى نقطة تحول كبرى في تاريخ العلم، فقد بدأت في العقود القليلة الماضية ثورة عظمى تمثلت في أفول دور الطبيعة والتنبه إلى دور الإله في الخلق. لقد كان وراء ذلك ما تكشف من تعقيد مذهل في بنية الكون والحياة، وكلما توصل العلم إلى حقيقة جديدة تفتحت أمامنا أبواب من المجهول تحتار أمامها عقول العلماء، حتى شاع القول بأن العلم يتزايد بمتوالية حسابية أما الجهل فيتزايد بمتوالية هندسية (١)!!.

<sup>(</sup>١) المتوالية الحسابية والمتوالية الهندسية:

المتواليات هي مجموعة من الكميات المتتالية، يطلق عليها الرياضيون أسهاء مختلفة حسب العلاقة بين الحدود التي تتكون منها. فمثلًا تُسمى المتوالية ٢، ٤، ٦، ٨ متوالية حسابية؛ حيث يزيد كل حد فيها بمقدار ثابت عن الحد الذي يسبقه، ويعرف هذا المقدار بأساس المتوالية. =

هذا وقد مرت النظرة إلى الكون وكوكب الأرض بخمس مراحل متتالية، وتمثل كل منها ثورة حقيقية:

أولًا: الأرض مركز الوجود ـ مرحلة ما قبل كوبرنيكوس.

ثانيًا: الشمس مركز الكون ـ مرحلة كوبرنيكوس.

ثالثًا: الأرض هباءة لا اعتبار لها.

رابعًا: الأرض، ذلك الكوكب المتفرد المتميز.

خامسًا: الكون والأرض يشيران إلى وجود الله ر الله الطلا.

ونعرض الآن هذه المراحل بشيء من التفصيل:

# أولًا: الأرض مركز الوجود

لا شك أن الحضارات القديمة جميعها (الحضارة المصرية القديمة والبابلية والآشورية، حضارات الشرق الأقصى، الحضارتان اليونانية والرومانية) قد وضعت الأرض في مكانة مركزية في منظومة الوجود، كما جعلت الإنسان ساكن هذا الكوكب محور اهتمام الآلهة.

ويُجَسِّد «النظام البطليموسي» (الذي وضعه الفلكي والرياضي السكندري العظيم بطليموس ـ Ptolemy، ٨٥ ـ ١٦٥م) هذا التصور لبنية الكون، فجعل كوكب الأرض في مركز الكون بينها تدور الشمس وباقى الأجرام حولها Geocenteric.

ولما كان سِفر التكوين في التوراة (السِفر الذي يروى قصة خلق الكون والإنسان) يطرح نظرة تتفق مع مركزية الأرض، فقد تبنت الكنيسة الكاثوليكية في العصور الوسطى النظام البطليموسي واعتبرته من مفاهيمها المقدسة، إذ وجدت فيه ما يتفق مع عقيدتها بتميز الإنسان ككائن متفرد هو محط اهتهام الله ﷺ. كائن استحق أن يُعَرِّض الإله من أجله ابنه لمختلف أنواع الهوان التي انتهت بصلبه، من أجل أن يُكفِّر ذنوب البشر ويضمن لهم الحياة الأبدية في الجنة.

ويتناول القرآن الكريم القضية بأسلوب مختلف يتمشى مع منهجه في عدم طرح تفاصيل الحقائق العلمية والاكتفاء بتحديد خطوطها العريضة، ويَكِل أمر التَوَصُّل للتفاصيل إلى سعى

أما في المتوالية الهندسية فيتم ضرب الحد في مقدار ثابت (أساس المتوالية) لنحصل على الحد الذي يليه. مثل: ٣، ٩، ٢ ٨١، ٨١ ... وهكذا.

وبالتالى يكون معدل التزايد في المتوالية الهندسية أكبر كثيرًا من المتوالية العددية، وهذا هو المقصود بالاستشهاد في هذا الموضع.

الإنسان وجهده فى البحث والاستكشاف. لذلك لا نجد فى القرآن الكريم توضيحًا علميًّا قاطعًا لهذه القضية، وإن كان الإسلام يؤكد على تفرد الإنسان ومحوريته فى الكون، وعلى أن الكون مسخر لخدمته، سواء وقعت الأرض فى مركز الكون أم لم تقع.

#### ثانيًا: الشمس مركز الكون

توصل الرياضي والفلكى البولندى «كوبرنيكوس ـ Copernicus» (١٥٤٣ ـ ١٥٤٣) إلى أنه يمكن تفسير حركة الكواكب وكذلك يمكن وضع المعادلات المتناسقة التي تحدد مداراتها بشكل أيسر كثيرًا لو وضعنا الشمس في مركز الكون بدلًا من الأرض كثيرًا لو وضعنا الشمس في مركز الكون بدلًا من الأرض وباقى الأجرام السهاوية تدور حولها. ويُعرف هذا المنظور بـ«مبدأ كوبرنيكوس ـ Copernicean principle».

وقد تَعَرَّض كوبرنيكوس، وكذلك الفلكى الإيطالى الشهير جاليليو Galileo Galilei وقد تَعَرَّض كوبرنيكوس، الفلكى الإيطالى الشهير جاليليو ١٦٤٢ المطش الذى أثبت فرضيات كوبرنيكوس الرياضية من خلال التليسكوب، لبطش الكنيسة لتشكيكها في مفاهيم بطليموس المقدسة.

ويعتبر المؤرخون عام ١٥٤٣، الذي صدر فيه كتاب كوبرنيكوس<sup>(١)</sup> الذي يحتوى على هذه الأفكار (وهو أيضًا عام وفاته)، هو نهاية العصور الوسطى المظلمة في أوروبا وبداية العصر الحديث.

# ثالثًا: الأرض هباءةٌ لا اعتبار لها

بعد هذه المقدمات توالت الاكتشافات الفلكية المبهرة التي قللت تدريجيًّا من خصوصية كوكب الأرض، وبالتالي من خصوصية الإنسان:

فظهر أن الشمس ليست مركز للكون،

ثم ظهر أن الشمس ليست حتى مركزًا مجرتنا،

ثم ظهر أنه ليس هناك مركزًا للكون على الإطلاق،

كما اعتقد العلماء (خطأً) أن الكون أزلى لا بداية له،

<sup>.</sup>De Revolutionbus Orbium Coelestium (1)

ومن ثمَّ لم يعد هناك حاجة للبحث عن خالق للكون.

وأخيرًا جاءت الداروينية، بها تطرحه من عشوائية تفسر بها نشأة الكائنات الحية، وبها تتبناه من أصول مشتركة تجمع بين الإنسان والقِرَدة.

بذلك لم تعد هناك منزلة خاصة للشمس ولا لكوكب الأرض، كما تراجع الإنسان شيئًا فشيئًا عن موقعه المتميز الذي وضعته فيه الديانات والفلسفات القديمة.

لقد أصبحت الصورة قاتمة ومحبطة، تنزع عن الإنسان كل خصوصية. تعتبره كائنًا حيوانيًا ظهر عشوائيًا بالصدفة على سطح صخرة تدور حول نجم لا وزن له، في مجرة من ضمن بلايين وبلايين المجرات. إنه مجرد كائن شكلته وتتحكم فيه قوانين الطبيعة العمياء التي تحكم كونًا ماديًا.

كما زاد البعض (مثل كارل ساجان (۱)) من إشعارنا بالهوان عندما أخبرونا أن هناك على الأقل مليون حضارة متقدمة في مجرتنا، وحوالي عشرة تريليون حضارة في الكون!

كما بالغ آخرون (٢) فى تبسيط الأمور، وتفننوا فى الحط من شأننا (سواء قاصدين أو غير قاصدين) بأن ادعوا أن هناك ثالوثًا إذا توافر فى أى جرم فى الكون، فإن الحياة ستنشأ فيه لا محالة! وهذا الثالوث هو: مصدر للطاقة مواد عضوية كربونية الماء:

وأخيرًا يخبرنا ريتشارد دوكنز<sup>(٣)</sup>: نحن في القاع ـ لا تصميم - لا غاية - لا خير ولا شر -لا شيء إلا الضياع!

# رابعًا: الأرض، ذلك الكوكب المتفرد المتميز

ثم ترتد الكرة إلى الجانب الآخر، وتدور المفاهيم بمقدار ١٨٠. لقد أثبتت الاكتشافات الكونية الحديثة أن كوكبنا يكاد يكون متفردًا في موضعه وفي صفاته! وليس مجرد هباءة لا اعتبار لها، شأن البلايين والبلايين من الأراضين!

<sup>(</sup>۱) كارل ساجان\_Carl Sagan (۱۹۳۲\_۱۹۹۲) عالم الفلك الأمريكي الشهير، عمل مستشارًا لوكالة أبحاث الفضاء الأمريكية NASA ـ أعد البرنامج التليفزيوني الأشهر «الكون» الذي شاهده أكثر من ٦٠٠ مليون إنسان في ٦٠ دولة.

<sup>(</sup>٢) مثل دافيد دارلنج \_ David Darling، في كتابه Life Everywhere، صدر عام ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٣) ريتشارد دوكنز \_Richard Dawkins (١٩٤١) أستاذ البيولوجيا الجزيئية البريطاني في جامعة أكسفورد. ويُعتبر من زعهاء الإلحاد المعاصرين. جاء ذلك القول في أشهر كتبه «أكذوبة الإله \_The God Delusion».

ونعرض توضيحًا لهذا الفهم الجديد من خلال الكتاب الشيق «الكوكب المتميز ـ The Privileged planet»، الذي صدر عام ٢٠٠٤ (١١)؛ ليشرح بالتفصيل العوامل التي تجعل كوكبنا تربة مناسبة لبزوغ الحياة لا نظير لها.

ونبدأ عرضنا بوجهة نظر أربعة من كبار علماء الكونيات المعاصرين:

«هناك كوكب واحد فى الكون يمكن أن يحتوى على الحياة الذكية، لعلكم تعرفون هذا الكوكب!».

جون أو كيف<sup>(٢)</sup>، الأب الروحي لأبحاث الفضاء

«إنه كوكب فريد، الكوكب الوحيد في هذه المجرة، وربها في الكون كله، الذي تعمره الحياة».

بيتر ورد، ودونالد براونلي (٣)، الأستاذان بجامعة واشنطن - سياتل «ليس هناك موزارت آخر ولا بيتهوفن آخر».

دون جونسون(٤)، مدير مركز دراسات أصل الإنسان بجامعة أريزونا

ويتجدد كل فترة فى الساحة العلمية السؤال حول احتمال وجود الحياة فى أماكن أخرى من الكون، وللإجابة على هذا السؤال طرح عالم الفضاء «فرانك دراك ـ Frank Drake عمادلته Drake Equation (عام ١٩٦١، وعُدلت عام ٢٠٠٠) لحساب عدد الحضارات التى يمكن أن تنشأ فى مجرتنا وتتواصل معنا. توصل دراك إلى أن هذا الاحتمال يكاد يكون معدومًا إذ يبلغ حاصل ضرب ثمانية عوامل، هى:

- ١- عدد النجوم في مجرتنا (حوالي ١٠٠ مليون نجم).
- ٢- نسبة النجوم التي لها كواكب تدور حولها في مجرتنا.

<sup>(</sup>۱) الكتاب تأليف أستاذ علوم الكون «جليرمو جونز اليز\_Guillermo Gonzalez» بجامعة University بجامعة الكتاب تأليف أستاذ الفلسفة «جاى ويسلى ريتشارد\_Jay Wesley Richard»، ناثب رئيس مؤسسة Discovery المهتمة بمفهوم التصميم الذكى.

John Λ. O' Keefe (۲)، اشتهر بدراساته حول إمكانية نشأة الحياة في أماكن أخرى من الكون. نشر نتائجه في كتاب. God and the Astronomers

<sup>(</sup>٣) أستاذ الجيولوجيا Peter Ward، وأستاذ الكونيات Donald Brownlee نشرا آراءهما في كتابهما Rare Earth.

Don Johanson (٤) مكتشف أشهر حفرية من حفريات أشباه الإنسان؛ Lucy

- ٣- نسبة الكواكب التي تسمح ظروفها بنشأة الحياة.
  - ٤- نسبة الكواكب التي نشأت فيها الحياة بالفعل.
- ٥- نسبة الكواكب التي تتمتع كائناتها الحية بالذكاء.
- ٦- نسبة الكواكب التي تتمتع كائناتها الحية الذكية بالقدرة على التواصل.
- ٧- نسبة هذه الكواكب التي نشأت فيها الحياة الذكية في نفس و قت نشأة الحياة في كوكب الأرض.
- ۸- نسبة عمر حضارتنا القادرة على التواصل (البالغ حوالى ۱۰۰ عام) إلى عمر الأرض البالغ لي الميون سنة، ويضل هذا العامل وحده إلى ۲۲۰۰۰۰۰۲۰ .

ويعلق دراك فيقول: تشير هذه المعادلة إلى أن احتمال وجود الحياة الذكية في كواكب أخرى من مجرتنا احتمال ضئيل. ضئيل للغاية، يكاد يقارب الصفر. وبالتالى فإن هذه المعادلة لا تؤكد إلاً مقدار سذا جتنا عندما نكثر الحديث عن الحياة خارج الأرض. وإذا حدث هذا الاحتمال المستحيل، هل يؤيد هذا المفاهيم المادية الإلحادية؟! أيعجز الإله عن خلق وإدارة ومتابعة الحياة على بضعة كواكب؟!

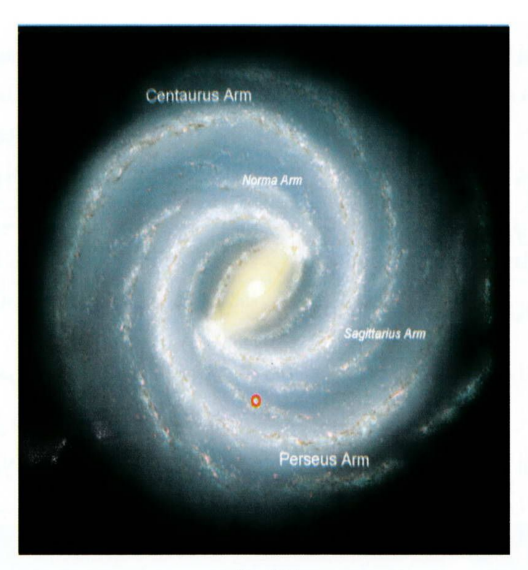
#### كوكبنا المتميز

سرنا في الأرض..ونظرنا..فعرفنا..

والآن ننتقل إلى أسباب تَفرد كوكبنا بالظروف الملائمة لنشأة الحياة، كما وردت في كتاب «الكوكب المتميز»:

# أ- نحن نحيا في المجرة الأمثل، وفي المنطقة الأمثل من المجرة

هناك ثلاثة أنواع من المجرات؛ أولها «المجرة الحلزونية ـ Spiral Galaxy»، التي تتكون من جسم و ذراعين يلتفان حول الجسم، ومجرتنا (درب اللبانة ـ The Milky Way) من هذا النوع (شكل: ۱).



(شكل:1) مجرتنا وموضعنا فيها (الدائرة الحمراء)

ويقع في مركز جسم المجرة (والنوعين الآخرين من المجرات) ثقب أسود يبتلع أى جسم يقترب منه. أما الذراعان فمزد حمان بالنجوم غير المستقرة نتيجة للتجاذب الشديد بينها، كما أن أغلبها من النجوم المتفجرة (سوبرنوفا\_SuperNova).

وكلما ازداد حجم المجرة (أى مجرة) كلما زادت قدرتها على جذب كميات أكبر من الهيدروجين والهيليوم، مما يعنى القدرة على إنتاج المزيد من العناصر الثقيلة كالكربون أو النيتروجين؛ لذلك فالمجرات الأصغر من مجرتنا فقيرة في هذه العناصر الضرورية لتكوين المادة الحية. وتقل هذه العناصر الثقيلة في نجوم منطقة الذراعين في المجرات الحلزونية.

لهذه الأسباب مجتمعة، أصبحت منطقة اتصال جسم مجرتنا الحلزونية بذراعيها هي المنطقة الثالي لنشأة حياة مستقرة، وتُعرف هذه المناطق في المجرات باسم «المنطقة القابلة للسُكني ــ

Galactic Habitual Zone». ولما كانت شمسنا تتخذ مدارًا دائريًّا داخل مجرتنا، فإنها تظل دائمًا دائمًا دائمًا دائمًا دائمًا دائمًا الخياة في الأجزاء الأخرى من المجرة.

أما النوعان الآخران من المجرات فغير ملائمين لنشأة الحياة. فإحداهما، وهى «المجرات البيضاوية ـ Elliptical Galaxy» تقع معظم أجزائها تحت تأثير ثقبها الأسود المركزى، كما أن نجومها فقيرة في العناصر الثقيلة. والنوع الآخر وهي «المجرات غير المنتظمة ـ Irregular»، فلا تستقر نجومها في مدارات ثابتة ويكثر انفجارها (سوبر نوفا).

# ب - نحن نحيا في كُنَف النجم الأمثل

هل شمسنا نجم كباقي النجوم؟ لا، إن لشمسنا خصوصية وتفرد.

فبالإضاَّفة لوقوع شمسنا في المنطقة القابلة للسكنى من مجرتنا، ولتوافر العناصر الثقيلة في الكواكب التابعة لها، تُعتبر شمسنا ضمن أكبر ١٠٪ من نجوم المجرة، وهذه ميزة كبيرة جعلتها مهيأة لاحتضان الحياة في أحد كواكبها.

إن النجوم الأصغر من شمسنا، والتى تعرف بـ «القزم الأحمر -Red Dwarf»، غير صالحة لاحتضان الحياة لعدة أسباب، أهمها:

- ١- تُنتج هذه النجوم ضوءًا يحتوى على قدر أكبر من الأشعة الحمراء، وذلك على حساب الأشعة الزرقاء المطلوبة للتمثيل الغذائي للنباتات.
- ٢- تُنتج أيضًا قدرًا ضئيلًا مِن الأشعة فوق البنفسجية الضرورية لتحليل جزيئات الماء وإطلاق الأوكسجين لتصل نسبته إلى الحد المطلوب للحياة (٢١٪ من غازات الهواء الجوى).
- ٣- إذا وُجد الماء على سطح أحد كواكب القزم الأحمر لا بد أن يدور الكوكب قريبًا من النجم حتى يظل الماء على الحالة السائلة اللازمة لنشأة الحياة (١)، ويؤدى ذلك إلى وجود قوة جذب شديدة بينها مما يؤدى إلى بطء دوران الكوكب حول نفسه، فتطول فترات الليل والنهار على كلا وجهيه، مما يعنى انخفاض وارتفاع درجة حرارتها بشدة، مما يجعل الكوكب غير صالح للحياة.

<sup>(</sup>١) ذلك لأن هذه النجوم تكون عادة أبرد من شمسنا.

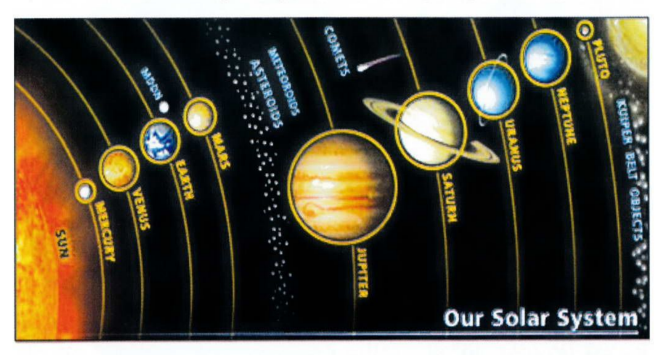
وفى المقابل، فإن النجوم الأكبر من شمسنا تنتج قدرًا أكبر من الأشعة الكونية التي يمكن أن تدمر الحياة الموجودة على كواكبها.

أما شمسنا (بحجمها الحالى)، فإنها فرن نووى هائل يعمل بالاندماج النووى بشكل مستقر، حتى إن الضوء الصادر عن الشمس، والذي يرجع له الفضل في الحياة على الأرض لا يتغير خلال ما يُعرف بـ «دورة البقع الشمسية ـ Sun Spot Cycle» (تبلغ ١١ سنة بالنسبة لشمسنا) إلا بمقدار ١/ ١٠٠٠ فقط.

إن شمسنا مثالية الموقع والمدار في المجرة، مثالية الكتلة، مثالية الإضاءة (نوعها وشدتها)، إنها مثالية تمامًا لميلاد واستمرار الحياة على كوكبنا.

#### ج - لنا جيرة طيبة تتلقى عنا الضربات

هل تصدق أن أكبر كواكب المجموعة الشمسية (المشترى الذى يكبرنا بمقدار ٣٠٠ مرة ومعه أورانوس وزحل) تجذب إليها المذنبات ـ Comets التى تهاجم المجموعة الشمسية، وبالتالى تحمى منها الأرض وباقى الكواكب القريبة من الشمس.



(شكل:۲) كواكب المجموعة الشمسية هجوم المذنبات، وحزام الكويكبات بين المريخ والمشترى

وبنفس الآلية، يحمى كوكب المريخ جارته الأرض من اصطدام صخور حزام الكويكبات Asteroids، الذي يقع بينه وبين المشترى (شكل: ٢).

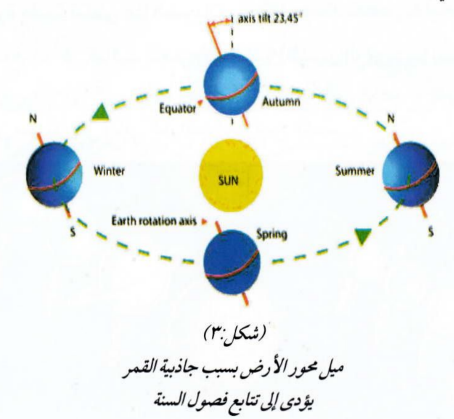
هل وُضعت هذه الكواكب في مداراتها لتحمى كوكبنا، الأرض؟!

#### د - القمر... التابع المخلص

يقدم تابعنا القمر، الذي يبعد عن الأرض بمقدار ربع مليون ميل، خدمتين جليلتين للحياة على سطح كوكبنا.

كلنا يعلم مسئولية القمر عن حدوث ظاهرة المد والجذر في مياه المحيطات والبحار، وهو في الحقيقة مسئول عن ٦٠٪ من هذه الظاهرة بينها تقوم الشمس بباقي العمل.

إن ظاهرة المد والجذر تحافظ على دوران الماء في هذه المساحات المائية الشاسعة، مما يُقَلِّل من الفوارق بين درجات حرارة مناطقها الساخنة ومناطقها الباردة. كما تحمل المياه أثناء الجذر بعضًا من مكونات الشواطئ إلى المحيطات والبحار، فتوفر للحيوانات المائية بعض احتياجاتها من المواد الغذائية.



وفى عام ١٩٩٣ ، اكتشف العلماء دور القمر فى المحافظة على زاوية ميل محور الأرض (٢٥, ٢٥)، والتى تعنى أن القطب الشمالى من كوكبنا يكون أقرب للشمس من القطب الجنوبى على مدى ستة أشهر من العام، وفى الستة أشهر التالية يحدث العكس. إن ذلك يؤدى إلى تتابع فصول السنة، ويجعل معظم مناطق الأرض قابلة للسكنى طوال العام (شكل: ٣).

# ماذا يحدث لو كان القمر أكبر حجمًا أو كان موقعه أقرب بالنسبة للأرض؟

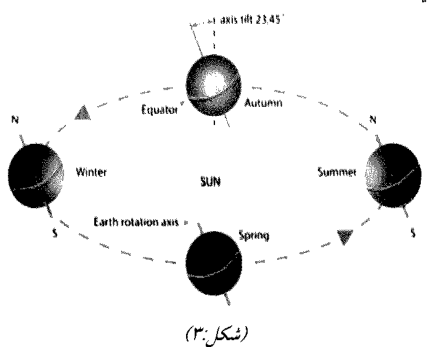
لا شك أن المد سيكون أقوى، فتغمر المياه مساحات شاسعة من اليابسة. كما يؤدى ذلك إلى تباطؤ دوران الأرض، فيطول الليل ويطول النهار وتصبح درجات الحرارة غير ملائمة للحياة.

#### د - القمر ... التابع المخلص

يقدم تابعنا القمر، الذي يبعد عن الأرض بمقدار ربع مليون ميل، خدمتين جليلتين للحياة على سطح كوكبنا.

كلنا يعلم مسئولية القمر عن حدوث ظاهرة المد والجذر في مياه المحيطات والبحار، وهو في الحقيقة مسئول عن ٦٠٪ من هذه الظاهرة بينها تقوم الشمس بباقي العمل.

إن ظاهرة المد والجذر تحافظ على دوران الماء في هذه المساحات المائية الشاسعة، مما يُقَلِّل من الفوارق بين درجات حرارة مناطقها الساخنة ومناطقها الباردة. كما تحمل المياه أثناء الجذر بعضًا من مكونات الشواطئ إلى المحيطات والبحار، فتوفر للحيوانات المائية بعض احتياجاتها من المواد الغذائية.



رشكل: ۲) ميل محور الأرض بسبب جاذبية القمر يؤدى إلى تتابع فصول السنة

وفى عام ١٩٩٣ ، اكتشف العلماء دور القمر فى المحافظة على زاوية ميل محور الأرض (٢٥, ٢٥)، والتى تعنى أن القطب الشمالى من كوكبنا يكون أقرب للشمس من القطب الجنوبى على مدى ستة أشهر من العام، وفى الستة أشهر التالية يحدث العكس. إن ذلك يؤدى إلى تتابع فصول السنة، ويجعل معظم مناطق الأرض قابلة للسكنى طوال العام (شكل: ٣).

# ماذا يحدث لو كان القمر أكبر حجمًا أو كان موقعه أقرب بالنسبة للأرض؟

لا شك أن المد سيكون أقوى، فتغمر المياه مساحات شاسعة من اليابسة. كما يؤدى ذلك إلى تباطؤ دوران الأرض، فيطول الليل ويطول النهار وتصبح درجات الحرارة غير ملائمة للحياة.

# وماذا يحدث لو لم يكن القمر موجودًا؟!

إن ذلك سيؤدى إلى عدم ثبات ميل محور الأرض، بل سيتأرجح بشكل كبير بين صفر و٥٨، مما يجعل الأرض غير مستقرة. وهذا هو الحال مع كوكبي عطارد والزهرة اللذين لا تابع لهما، وكذلك مع كوكب المريخ الذي يتبعه قمران صغيران.

إن القمر يُمَثِّل التابع المخلص الأمثل، ذو الحجم المناسب في الموضع المناسب.

# ه- نحن شخصيًّا الكوكب الأمثل للحياة

ليست الأرض مجرد قطعة من الصخر تدور حول الشمس. إن قلبها وسطحها وحجمها وموقعها تمثل مجموعة من «المنظومات\_Systems» التي تعمل معًا في تناغم!

# جوف الأرض

يبلغ قطر الكرة الأرضية المربية المرابة المركز عند حوالى سبعة الاف المركز عند حوالى سبعة الاف درجة حرارة مئوية (شكل: ٤).



(شكل: ٤) مقطع فى كوكب الأرض

وتَنْتُج هذه الحرارة من الوقود النووى! أي من تحلل النظائر المشعة الموجودة في جوف

الأرض<sup>(۱)</sup>. وتُحدث هذه الحرارة العالية في نفس الوقت تيارات الحمل في الحديد المنصهر، فتسبب دورانه حول النواة، وتؤدى هذه الحركة إلى توليد المجال المغناطيسي للأرض.

ويدور هذا الفرن النووى فى باطن الأرض بسرعة منضبطة. أما إذا دار بسرعة أبطأ فإن الحديد المنصهر فى جوف الأرض سيتجمد وسيتلاشى مجالها المغناطيسى. وإذا دار بسرعة أكبر، اضطرب باطن الأرض وما استقر سطحها، فتعم الزلازل القشرة الأرضية، وتحتاج الأرض للتنفيث عن حرارة جوفها الزائدة، فتملؤها البراكين كالبثور على الوجه الصبوح (٢).

#### القشرة الأرضية

يبلغ سمك قشرة الأرض ٥ كم فى قاع البحار و ٠ ٥ كم عند قمم الجبال، وتتكون من صفائح متراصة بعضها فوق بعض وبجوار بعض، وتطفو هذه الصفائح فوق طبقة أخرى أكثر ليونة تسمى «الغلاف\_Mantle» (شكل: ٤).

وقد تنبه العلماء (٣) في العقود الأخيرة إلى أهمية نظام طبقات الأرض وحركتها في المحافظة على الحياة على سطح الأرض. ويرجع ذلك إلى أن وجود الطبقات ضرورى لنشأة القارات التي تثبتها الجبال في موضعها كالأوتاد، ولو لا ذلك لغمر الماء سطح الأرض كله بعمق كيلومترين! ولتحول كوكبنا إلى كوكب مائي (٤).

إن هذا النظام الطبقى لا نظير له فى جميع كواكب وأقمار مجموعتنا الشمسية، إذ يتطلب وجود محيطات من المياه على سطح الكوكب حتى تُسَهِّل حركة هذه الطبقات وتعوض انتقالها من موضع إلى موضع آخر.

# موقع الأرض من الشمس

وإذا كانت الشَمس تقع في المنطقة الصالحة للسُكني في مجرتنا، فكوكب الأرض يقع في المنطقة الصالحة للسُكني في مجموعتنا الشمسية Circumstellar Habitual Zone، وهي المنطقة

<sup>(</sup>١) هذه النظائر هي: ثوريوم -٧٣٢، يورانيوم-٧٣٥ و٧٣٨، بوتاسيوم -٠٤.

<sup>(</sup>٢) جاء هذا الوصف الشاعرى في كتاب «الأرض ـ Earth»، تأليف عالمي الجيولوجيا الأمريكيين الشهيرين Frank Press.

<sup>(</sup>٣) من كتاب «الأرض التي لا نظير لها \_ Rare Earth» الكتاب من تأليف Peter Ward و Donald Brownlee، الأستاذين بجامعة واشنطن، وصدر عام ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) كذلك لحركة الطبقات دور فى تنظيم دورة ثانى أوكسيد الكربون فى جوف الأرض وعلى سطحها، وهى دورة حيوية لتنظيم درجة حرارة الكوكب مما ساعد على نشأة واستمرار الحياة.

التى تحافظ درجة حرارتها على ماء الكوكب فى حالاته الثلاث (الغازية - السائلة - الصلبة). وتقع الأرض فى الحافة الداخلية لهذه المنطقة، مما يحقق التوازن الدقيق المطلوب للحياة الحيوانية بين نسبة الأوكسجين ونسبة ثانى أوكسيد الكربون فى الهواء. لذلك فإن تغيرًا فى بُعد الأرض عن الشمس بمقدار ٢٪ فقط ما كان ليسمح بوجود الحياة الحيوانية (١).

وتبلغ درجة حرارة سطح الشمس سبعة آلاف درجة مئوية، وتبعد الأرض عنها بها يقرب من ١٦٥ مليون كيلومتر. لذلك لو اقتربت الأرض من الشمس بمقدار النصف مثلًا، فسوف تحترق هذه الورقة التي تقرأها على الفور. ولو تضاعفت هذه المسافة، فستقضى البرودة الشديدة على سطح الأرض.

# حجم وجاذبية كوكب الأرض...

إذا كان حجم كوكب الأرض أصغر أو أكبر مما هو عليه الآن، لاستحالت الحياة.

فلو كانت الأرض فى حجم القمر مثلًا، لبلغت جاذبيتها سدس جاذبيتها الحالية، وما استطاعت أن تمسك ببخار الماء والهواء حولها، أى أن الغلاف الجوى سيتلاشى. وسيترتب على ذلك اشتداد البرودة ليلًا حتى يتجمد كل ما على سطح الأرض، واشتداد الحرارة نهارًا حتى يحترق كل ما عليها النيازك كل يوم على مختلف أنحاء الأرض يحترق كل ما عليها كاليوم على مختلف أنحاء الأرض بسرعة ثمانين كيلومترًا فى الثانية، فتحرق ما عليها، وتجعلها كالغربال فى وقت قصير (كما هو الحال فى القمر الذى لا يحيطه غلاف جوى).

وعلى العكس، إذا أصبح قطر الأرض ضعف قطرها الحالى، فستتضاعف جاذبيتها، ويتضاعف الضغط على كل بوصة مربعة مما يؤثر أسوأ الأثر على الكائنات الحية.

<sup>(</sup>۱) من الآليات الدقيقة التى تقوم بتنظيم حرارة كوكبنا آلية تُعرف باسم «The Earth Albedo»، وتعتمد على أنواع من الطحالب البحرية التى تُنتج غاز Dimethyl Sulfide . فإذا ارتفعت درجة حرارة كوكبنا وأصبحت المحيطات أكثر سخونة، تكاثرت وزادت هذه الطحالب فازداد هذا الغاز الذى يُمَثِّل جسيهات صغيرة يتجمع حولها بخار الماء ليشكل السحاب الذى يعكس حرارة الشمس بعيدًا، فتبرد مياه المحيطات وتقل هذه الطحالب. ويحدث العكس إذا انخفضت درجة حرارة الأرض.

إنه نظام دقيق لضبط الحرارة Thermostate، ولما كان المريخ خاليًا من الماء السائل فلا تتوفر فيه هذه الآلية، ومن ثم يعاني سطحه من تغيرات درجات الحرارة بشكل أكبر كثيرًا من كوكب الأرض.

<sup>(</sup>٢) يسمح الغلاف الجوى للأرض بمرور قدر محدد من الأشعة تحت الحمراء التي تدفئ جو الأرض في النهار، كما يحتفظ الغلاف الجوى ببعض هـذه الحـرارة في اللـيل Green House Effect.

أما إذا أصبح حجم الأرض في مثل حجم الشمس، فستتضاعف قوة جاذبيتها مائة وخمسين مرة، وينكمش غلافها الهوائي إلى سُمك سبعة كيلومترات فقط<sup>(۱)</sup>، ويرتفع الضغط الجوى إلى طن كامل على كل بوصة مربعة، فيصير وزن الحيوان الذي يزن كيلوجرامًا واحدًا – تحت كثافة الهواء الحالية – خمسائة كيلو جرام، كما يهبط حجم جسم الإنسان (إن سمحت الظروف بنشأته) حتى يصير في حجم فأر كبير، ولاستحال وجود العقل الإنساني على النمط الذي نعهده، إذ يحتاج هذا النمط إلى مخ لا يقل عن حجم معين.

#### دوران الأرض...

تدور الأرض حول الشمس بسرعة مقدارها ١١٠,٠٠٠ كيلومتر في الساعة (٣٠ كم في الثانية) حتى توشك أن تقذف بنا في الفضاء، فكيف نستقر على سطحها؟! يرجع الفضل في ذلك إلى الجاذبية الأرضية وضغط الهواء الذي يحيط بنا من كل ناحية.

وتُتم الأرض دورة واحدة حول محورها كل يوم، بسرعة ١٧٦٠ كيلومترًا في الساعة. فإذا انخفضت هذه السرعة إلى ٥٠٠ كيلومتر في الساعة، لطال ليلنا ونهارنا بمقدار عشر مرات. ويترتب على ذلك أن تحرق حرارة الشمس كل شيء فوق الأرض، وما بقى بعد ذلك ستقضى عليه البرودة الشديدة في الليل الطويل.

#### ميل محور الأرض...

وتدور الأرض حول الشمس بزاوية مَيْل على محورها الرأسى مقدارها ٢٣, ٤٥ درجة (٢)، الأمر الذى تنشأ عنه فصول السنة، فتصبح أكثر مناطق الأرض صالحة للزراعة والسُكنى طوال العام.

وإذا لم تكن الأرض بهذا الميل لغمر الظلام القطبين طوال السنة، ولتحرك بخار الماء تجاهها من البحار فلا يبقى على الأرض غير جبال الثلج في القطبين وفيافي الصحراوات بينها.

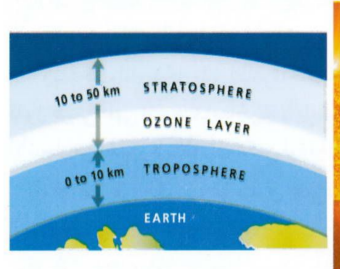
## العباءات الواقية للأرض...

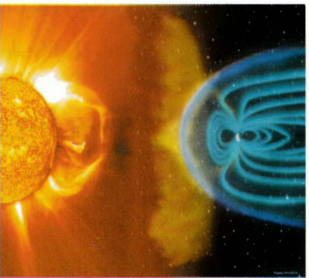
تحيط بكوكب الأرض ثلاث عباءات واقية (شكل: ٥). العباءة الخارجية عبارة عن «مجال مغناطيسي» يعكس العواصف الشمسية التي تهب على جميع كواكب المجموعة الشمسية (٣)، والقادرة على تدمير جميع أشكال الحياة على سطح الأرض.

<sup>(</sup>١) يمتد الغلاف الجوى للأرض لمسافة مائة وعشرين كيلومترًا تقريبًا.

<sup>(</sup>٢) المسئول عن هذا الميل جاذبية القمر (كما ذكرنا من قبل).

<sup>(</sup>٣) تتكون هذه العواصف من بروتونات موجبة وإليكترونات سالبة الشحنة.





(أب)

(شكل:٥) عباءات الأرض الواقية (أ) المجال المغناطيسي حول الأرض (ب) الغلاف الجوى وطبقة الأوزون

والعباءة الثانية هي طبقة الأوزون(١)، التي تحمى الأرض من الأشعة الكونية الضارة.

ويمثل الغلاف الجوى العباءة الثالثة، ويُشَكِّل الأوكسجين ٢١٪ من الغازات المُكوِّنة للغلاف الجوى قريبًا من سطح الأرض، ولو زادت هذه النسبة بمقدار الضعف لزادت قابلية الاحتراق وشدة الحرائق بالنسبة نفسها. كذلك لا تخترق «الأشعة الشمسية ذات التأثيرات الكيميائية \_ Actinic Rays» هذا الغلاف إلا بالقدر الذي يكفى لحياة النبات وتكوين فيتامين «د» في جسم الإنسان، والقضاء على الجراثيم الضارة، وما إلى ذلك من منافع!!

### أعجوبة الماء...

فى جزىء الماء العجيب  $H_2O$  ترتبط ذرتا الهيدروجين بذرة الأوكسجين بطريقة فريدة تسمح بوجود طرف سالب الشحنة وطرف موجب الشحنة على سطح الجزىء، فيصبح جزيئًا مُستقطبًا، وهذه سمة أساسية لنشأة الخلية الحية (7).

والماء هو السائل الوحيد الذي تقل كثافته بالتجمد!، لذلك يطفو الثلج على سطحه. وفي

<sup>(</sup>١) يتكون جزىء الأوزون من ثلاث ذرات من الأوكسجين.

<sup>(</sup>٢) سنناقش دور الماء في الخلية الحية في الفصل القادم (الحياة بيولوجيًّا).

الدائرتين القطبيتين يحجب الثلجُ الماءَ الذي تحته، فتظل حرارته دون درجة التجمد، وتبقى الأسماك والحيوانات المائية على قيد الحياة.

ويستجيب الماء بشكل مثالى لظاهرة الخاصية الشعرية Capillarity، وهي معجزة في هيئة قانون طبيعي. فهي تسمح للماء بالحركة لأعلى في طبقات التربة، كما تسمح بصعوده في سيقان الأشجار من الجذور إلى الأوراق عكس قوة الجاذبية الأرضية (١).

والأرض هي الكوكب الوحيد في مجموعتنا الشمسية الذي يحتوى على الماء بحالاته الثلاث (الغازية - السائلة - الصلبة)(٢).

# للعلماء نصيب كبير في بنية الكون وكوكب الأرضا

يلفت كتاب «الكوكب المتميز» نظرنا إلى أنه إذا كان الكون وكوكب الأرض قد أُعدا لنشأة الحياة واستقبال الإنسان، فإنها قد أُعدا كذلك على هيئة تُمكِّن علماء الأرض من استكشاف الكون من حولهم! ويُشَبِّه مؤلفا الكتاب الكون والمنظومة الشمسية وكوكبنا المتميز بمعمل للأبحاث الكونية، ويعتبران كوكب الأرض أفضل مراصده. ومن المدهش أن نفس العوامل التي جعلت الحياة ممكنة على أرضنا قد مكنت علماءنا من دراسة الكون وقياس ثوابته، إنها علاقة رائعة بين الصلاحية للسُكنى وبين القابلية للدراسة والقياس Habitability and علاقة رائعة بين الصلاحية للسُكنى وبين القابلية للدراسة والقياس Measurability.

<sup>(</sup>١) قَدَّر البيولوجيون كمية الماء التي ترفعها الخاصية الشعرية في شجرة ارتفاعها ٣٠ مثّراً بحوالي ٤٠٠ لتر في الساعة. تستطيع أن تتصور مقدار الطاقة المطلوبة، وكذلك الضوضاء التي تسببها مضخات تُستخدم لهذا الغرض في غابة من هذه الأشجار.

<sup>(</sup>٢) إذا وُجد الماء في الكوكبين الأقرب للشمس (عطارد والزهرة)، فسيكون في هيئة غازية فقط. بينها لو وُجد الماء في الكواكب الأبعد (ابتداءً من المريخ) فسيكون على هيئة ثلجية فقط، والبديل أن ترتفع درجة حرارة المريخ حتى يتوفر الماء السائل، وهذا يتطلب وجود كميات أكبر من ثاني أوكسيد الكربون لتحتفظ بحرارة الكوكب، وهذه الكميات لن تسمح بالحياة الحيوانية! إنه توازن مذهل في دقته.

<sup>(</sup>٣) من أمثلة هذا التوافق المدهش بين الصلاحية للسكني وبين القابلية للدراسة والقياس:

أ ـ إذا كانت «المجرة الحلزونية ـ Spiral Galaxy» هي الشكل الأوحد بين المجرات الذي يسمح بنشأة الحياة، فهذا الشكل يُعتبر في نفس الوقت مرصدًا مثاليًّا. إن المجرة الحلزونية مفلطحة Flat، مما يعني سُمكًا أقل للتراب الكوني وللنجوم التي قد تحجب رصد باقي أنحاء الكون.

ب\_كذلك فإن موضعنا في المنطقة المناسبة للسكني في مجرتنا يصحبه قدر أقل من التلوث الضوئي، عما يعني عدم إعاقة رؤية ما حولنا.

جــ تقع الأرض في موقع مثالى مكننا من قياس خلفية الإشعاع الكوني ـ Cosmic Background Radiation، وقد أصبح ذلك من أكبر البراهين على نظرية الانفجار الكوني الأعظم. كما مكنتنا دراسة هذه الأشعة من معرفة الكثير عن الكون منذ أن كان عمره ٣٠٠, ٠٠٠ سنة فقط.=

وينقلنا هذا المفهوم بتفرد كوكب الأرض إلى الطور الأخير فى النظر إلى الأرض والكون.

# خامسًا: الكون والأرض يشيران إلى وجود الله عَلَى الله عَ

# البرهان الكوني والمبدأ البشري(١)

كان لتوصل العلماء إلى نظرية الانفجار الكونى الأعظم واعتبارها التفسير الوحيد المقبول لنشأة الكون توابع فلسفية ودينية هائلة، تدور حول كيف بدأ الخلق من عدم، ومصدر «المفردة ــ Singularity» التى بدأ بها الانفجار الأعظم.

كذلك فإن ما أثبته العلماء مؤخرًا من تميز كوكب الأرض وتفرده، طرح التساؤلات حول كيف تم إعداد الأرض بل والكون كله لاستقبال الحياة والإنسان.

لقد كانت هذه التوابع وهذه التساؤلات وراء هذا الطور الأخير من النظر إلى الأرض والكون، والذى كان بحق ثورة علمية فلسفية دينية.

<sup>=</sup>د\_تسمح شفافية العباءات الواقية للأرض برصد ما حولنا، حتى يمكن.اعتبار الأرض كتليسكوب وُضع على قمة جبل في منطقة صافية.

هـ من بين الكواكب التسعة للمجموعة الشمسية وأقهارها الستة والثلاثين، يمكن من كوكب الأرض فقط رصد كسوفًا كليًا كاملًا للشمس!. ويرجع ذلك إلى توافق رياضي دقيق، فالشمس أكبر من القمر ٤٠٠ مرة، وهو في نفس الوقت يبعد عنها ٤٠٠ مرة مقدار بعده عن الأرض، مما أدى إلى إمكان أن يحجب القمر الشمس بشكل كامل في بعض الأوقات.

ومن المثير أن يحدث هذا التوافق البديع فى فترة من عمر المجموعة الشمسية نحن موجودن فيها ونستطيع رصده! فإن هذا الكسوف الكلى الكامل لم يقع من قبل ولن يقع إلا بعد فترة طويلة من الزمن. وقد مكن هذا الكسوف علماءنا من:

١ - دراسة طبيعة النجوم بشكل جيد، باستخدام السبيكتروسكوب الذي يحلل الضوء الصادر منها.

٢- إثبات أن الجاذبية تسبب انحناء أشعة الضوء، كما توقع أينشتين في نظريته النسبية.

٣- حساب التغيرات في مدار الأرض على مدى آلاف السنين، وقد ساعد ذلك على معرفة قصة حياة كوكبنا.

و ـ أدى ميل الأرض بمقدار ٢٣, ٤٥ (نتيجة لجاذبية القمر) إلى وجود جبال الجليد في القطبين، وقد تمكن العلماء من خلال دراسة مقطع رأسى في هذا الجليد من معرفة الكثير عن تاريخ طقس الأرض: سقوط الجليد \_ تغيرات الحرارة ـ فوران البراكين ـ الرياح في القطبين ـ نسبة غازات ثاني أوكسيد الكربون والميثان في الجو ـ تاريخ الانفجارات الشمسية ـ التغيرات في مجال الأرض المغناطيسي...

<sup>(</sup>١) من كتاب «رحلة عقل» للمؤلف د. عمرو شريف (بتصرف)، مكتبة الشروق الدولية ـ يناير ٢٠١٠.

# البرهان الكونى Cosmic Argument البرهان الكون وقوانينه «تدل نشأة الكون من عدم، كما تدل دقة بنية الكون وقوانينه على وجود الإله الخالق»

سرنا في الأرض..ونظرنا..فعرفنا..

لا شك أن نظرية الانفجار الأعظم تجيب عن التساؤلات حول «الحادثة الأولى ـ first cause» في نشأة الكون، لكنها لا تجيب عن «السبب الأول ـ first cause»، ولا شك أن هناك فرق. لذلك بعد أن عجز علماء الكون عن طرح أى تفسير مادى معقول لحدوث الانفجار الكونى الأعظم، طرح العديد من الفلاسفة والعلماء ما صار يُعرف بـ «البرهان الكونى أو برهان التصميم»، الذى يُعتَبر من أكثر البراهين (العلمية / المنطقية) دلالة على وجود إله خالق للكون.

وكما ذكرنا في الفصل الأول، يتكون هذا البرهان من مقدمتين واستنتاج:

- (أ) كل موجود له بداية، لا بدله من مصدر سابق له (موجد).
  - (ب) الكون له بداية.

إذًا: الكون له مصدر سابق له (موجِد).

وبالرغم من سلاسة ووجاهة هذا الاستنتاج المنطقى، واعتماده على أرضية صلبة من العلم والفلسفة، فما زال هناك من يحاولون التهرب من القول بالإله الخالق للكون.

ونظرًا لسلامة الاستنتاج، رَكَّزَ المعارضون الملحدون على مقدمتى البرهان (أ ر ب)، وطرحوا العديد من الاعتراضات عليها، ويمكن إجمال هذه الاعتراضات والأجوبة عليها في سبع نقاط:

# أولًا: كوننا قديم ولا بداية له (أزلي)

كان هذا الاعتراض في الماضي أقوى الحجج ضد البرهان الكوني، حتى أثبتت نظرية الانفجار الكوني الأعظم (وأقر الملاحدة) أن لكوننا بداية.

<sup>(</sup>١) ذكرنا في الفصل الأول أن الفلاسفة المسلمين قد أسسوا «علم الكلام» الذي قام بتأصيل هذا البرهان بوضوح.

## ثانيًا: كوننا له بدايت، لكنه لا يحتاج إلى موجد

للخروج من المأزق السابق، لجأ المنكرون لقيام الإله بخلق الكون، إلى طرح نظريات تجمع بين أن لكوننا بداية، وبين أنه لا يحتاج إلى موجد أول.

وأهم هذه النظريات، نظرية «الكون المتذبذب ـ Oscillating universe» التى تشبه نظرية «الانفجار الأعظم ـ Big bang»، لكنها ترى أن الكون نشأ من «انفجار عظيم» أعقبه «انسحاق عظيم» أعاد الكون إلى حالة الـمُفرَدة، ثم أعقب ذلك انفجار عظيم آخر، ثم انسحاق عظيم، وهكذا إلى ما لا نهاية في القدم، أي أن هذا التذبذب أزلى (قديم بلا بداية).

وهذا الافتراض مرفوض في معظم الأوساط العلمية. بل إن العالمين الروسيين<sup>(۱)</sup> اللذين قدما هذه النظرية عام ١٩٦٣، قد رجعا عنها بعد سبع سنوات من طرحها لعدم استطاعتها تقديم الدليل عليها، ومع ذلك ما زال المجادلون يستشهدون بها!

ويشبه مفهوم الكون المتذبذب مفهومًا آخر، يرى أن المُفردة التى بدأ بها الانفجار الكونى الأعظم يمكن أن تكون أزلية، ومن ثَمَّ يكون للانفجار الأعظم بداية، لكنه لا يحتاج إلى مُوجد. إن هذا الافتراض يفتقر إلى الدليل العلمى على أزلية المفردة.

# ثالثًا: هناك كون هائل «أزلى» أنتج العديد من الأكوان، منها كوننا الحالي

يُعتبر هذا الاعتراض امتدادًا للاعتراض السابق، مع اختلاف واحد، وهو أنه نسب الأزلية إلى «كون أُم». ولا شك أن الملاحدة يعجزون عن تفسير أزلية الكون الأُم، كما عجزوا عن تفسير أزلية كوننا الحالى.

ويؤكد عالم الكونيات البارز بيبلز P.J.E. Peebles أن هاتين الأطروحتين (ثانيًا وثالثًا) افتراضات وليست نظريات علمية تقف وراءها حقائق أو معلومات أو حتى ملاحظات مقبولة، إنها أقرب إلى الخيال العلمي منها إلى العلم.

<sup>(</sup>۱) العالمان هما، Isaac Khalatnikov و Saac Khalatnikov

<sup>(</sup>٢) جاء ذلك في «مجلة العلوم الأمريكية \_ Scientific American»، عدد فبراير، ٢٠٠٥.

# رابعًا: ليس ضروريًّا أن كلَّ موجود له بداية لا بد له من موجد أو مصدر سابق عليه!

بعد أن عجز الملحدون عن التوصل إلى أصل مادى لكوننا، لم يعد أمامهم إلَّا القول بأن الكون يمكن أن ينشأ من لا شيء دون سبب!! حتى لقد أصبح هذا القول العجيب أكثر الاعتراضات التي يطرحها الماديون في العصر الحديث!

# حقًا، ألا يمكن أن ينشأ شيء من لا شيء دون سبب؟١

يرى الرافضون لهذا الهراء أن ذلك مستحيل، للأسباب الثلاثة التالية:

۱ – هناك إدراك عند البشر (عبر التاريخ وعبر الجغرافيا) ببداهة فكرة «أن كل حدث له العw of Cause and مسبب»، وهو ما يُسمى بقانون «العلاقة بين الحدث والمسبب»، وهو ما يُسمى بقانون «العلاقة بين الحدث والمسبب» وهو ما يُسمى بقانون «العلاقة بين العلاقة بين العلاق

لذلك فإن القول بوجود كون حادث (له بداية) دون مُحدِث ودون مصدر سابق عليه سيكون خبرة البشرية الأولى في هذا الشأن!!

- ٢- إن العدم المطلق «اللاشيء» لا يملك «مواردًا» ولا «دافعًا» لإنتاج شيء ما، ولو افترضنا حدوث ذلك فلن يكون العدم عدمًا مطلقًا.
- ٣- مشكلة الملاحدة الكبرى، هى تصورهم أن القول «بإله خالق» يتعارض مع «المنهج العلمى» ولكن ألا يتعارض خروج شىء من لا شىء دون سبب مع المنهج العلمى؟ إن ذلك يدمر العلم الذى يقوم على البحث عن العلاقة بين الحكث والمسبب. بل إن القول بأن هذا الشىء حدث وفقط، يقضى على التفكير والتحليل المنطقى.

وتُعتبر «فرضية تـذبذب الفـراغ الكمـومى ـ Quantum Vacuum Fluctuations» أشـهر الافتراضات التى طرحها الفيزيائيون الملحدون لتفسير نشأة موجود دون أن يكون له مصدر. وترى هذه التخمينات أنه يمكن للجسيهات تحت الذرية أن تنشأ وتختفى تلقائيًّا فى الفراغ (أطلقوا عليه اسم «الفراغ الكمومى ـ Quantum Vacuum»، نسبة إلى نظرية الكمـالكوانتم). وبالمثل فإن كوننا يمكن أن ينشأ تلقائيًّا كذلك فى الفراغ ـ Vacuum.

ويرفض عالم الفيزياء الكبير «بول ديفيز ـ Paul Davies)» هذه الافتراضات تمامًا، إذ إن تَشَكُّل الجسيهات في الفراغ الكمومي لا يمثل خلقًا للهادة من لا شيء، لكنه يحدث نتيجة لتحوُّل طاقة موجودة في هذا الفراغ إلى مادة، أي أن الفراغ هنا ليس عدمًا مطلقًا. فمن أين جاءت هذه الطاقة؟ (٢)

### خامسًا: إذا كان كل موجود له بداية له مسبب

إِذًا ينبغي أن يكون للموجد الأول (أو الإله) مسبب.

للرد على هذا القول للملاحدة نلفت النظر إلى أننا نقول: إن كل موجود له بداية له مسبب، بينها الإله ليس له بداية.

بل إن بعض الملاحدة يقرون بأنهم إذا سَلَّموا – جدلًا – بوجود الموجد الأول، فإنهم يوافقون المتدينين على أنه ينبغى أن يكون سرمديًّا (لا أول له، ولا آخر له)، وألَّا يكون له مُوجد.

# سادسًا: إذا كان لا بد من مُوجد أول، هل ضرورى أن يكون إلهًا ١٩

نجيب على هذا التساؤل الاستنكارى، بأن نستعرض الصفات التى ينبغى أن تتوافر فى الموجد الأول، فكحدٍ أدنى ينبغى للموجد الأول أن يكون:

۱ - واجب الوجود The Necessary Being: إذ إن تصور عدم وجوده وهو الموجد الأول سيتبعه ألا يكون لنا وللكون وجود.

٢- وجوده لا يحتاج لسبب Uncaused: وهذا أمر بديهي، فلا يمكن أن نتدرج في وجود

<sup>(</sup>١) بول ديفيز Paul Davies: عالم بريطاني، ولد عام ١٩٤٦. أستاذ الفيزياء بجامعة أريزونا، وعمل قبلها أستأذًا بجامعات كمبريدج ـ لندن ـ نيوكاسل.

متخصص في علوم الكون وفيزياء الكم. حصل على جائزة تمبلتون عام ١٩٩٥.

<sup>(</sup>٢) كذلك طرح ستيفن هوكنج في كتابه الأشهر «تاريخ موجز للزمان»، افتراضًا لكيفية نشأة الكون من العدم دون الحاجة إلى موجد، وقد أطلق على تصوره اسم «النموذج الكمومي للكون». ويعتمد هذا الافتراض على توفيقات رياضية تتعارض تمامًا مع الواقع والمنطق.

ولا شك أن ستيفن هوكنج هو رجل العصر لعبقريته ولأسباب أخرى، لكن ذلك لم يمنع سير هيربرت دِنجل Sir Herbert Dingle (رئيس الجمعية الفلكية بإنجلترا) من تفنيد افتراضه بناء على ما فيه من تضارب منطقى.

- مصدر للموجودات إلى ما لا نهاية (١). كذلك لا يمكن لخالق قانون السببية أن يخضع له.
- ٣- أزليًا Eternal: إذا كان الزمان قد خُلق مع الانفجار الأعظم، فإن ذلك يتطلب أن
   يكون الموجد الأول الذي خلق الزمان سابق للزمان (أزليًّا = لا بداية له).
- ٤- غير مادى، ولا يحده مكان: خُلِقَت المادة والمكان (مع خلق الزمان) عند حدوث الانفجار الأعظم، ومن ثَمَّ لا يمكن أن يكون السبب الأول مُحتَوَّى فى المادة والمكان، وهو خالقها.
- ٥ مطلق القدرة Omnipotent: إذا كان الموجد الأول قادرًا على الخلق من عدم، فلا شك أنه قادرٌ على فعل أى شيء.
- ٦- مطلق المعرفة Omniscint: لا بد أن يكون الخالق للوجود وما فيه على معرفة تامة بموجوداته، وبها يحدث في الكون.
- ٧- قادرًا على اتخاذ القرارات Decision Maker: إذا كان الملاحدة يقولون إن بداية خلق الكون كانت عملية تلقائية لظروف جَدَّت، فعليهم أن يفسر والنا كيف تَجِدُّ ظروف في العدم المطلق، ولِمَ جَدَّت الظروف منذ ٧, ١٣ مليار سنة فقط بعد أن تُرِكَ العدم أزليًا (يعرف هذا الاستدلال بيرهان فترة الترك).

إن وجود كون له بداية، نشأ منذ فترة معينة، بعد أن كان هناك عدم أزلى، لا يمكن أن يحدث تلقائيًّا، ويقتضى وجود «عامل مُرَجِّح» يقطع فترة الترك، ويُخرج الكون إلى الوجود في هذا التوقيت.

إن هذا هو الحد الأدنى من الصفات التى ينبغى أن تتوافر فى موجد الكون، ألا ترى أن مثل هذه الصفات لا تتوافر إلَّا في الإله الخالق، الحكيم، القادر، القديم الأزلى.

حسنًا، لماذا يكون إلهًا واحدًا وليس عدة آلهة؟ هكذا يعلق بعض الملاحدة.

يستوى تمامًا في نفى الإلحاد أن يكون الخالق إلهًا واحدًا أو ألف إله. لكن القاعدة المنطقية تقول إنه إذا كان يمكن تفسير الأمر بشكل أبسط، فلا ينبغى أن نلجأ إلى التفسير الأعقد. فلِمَ

<sup>(</sup>١) يطلق علماء الكلام على هذا المعنى اصطلاح (التسلسل يمتنع).

نرفض القول بإله واحد ونلجأ إلى القول بآلهة متعددة ينشأ عنها عبث وتداخل يدركه المؤمنون بالإله الواحد؟!

### سابعًا: إله سد الثغرات God Of The Gaps

يرى الملحدون أن القول بوجود الإله الخالق للكون، كنتيجة أخيرة لمقدمتى البرهان الكونى، إنها هو استغلال خاطئ لعدم استطاعة العلماء (حتى الآن) الإجابة عن بعض التساؤلات. ويدعم الملحدون وجهة نظرهم بأن العلم تتكشف أمامه يومًا بعد يوم تفسيرات لأمور كان يعتبرها الناس من المهام الإلهية، مثلها أكتشفت الجراثيم كمسببات للأمراض المعدية. ومن ثُمَّ لا ينبغى كلها ظهرت ثغرة لا يملؤها العلم أن نهرول إلى سدها ومَلْتها بالقول بالقدرة الإلهية.

ولندفع هذا الادعاء، نراجع الأدلة الرئيسية التى يقوم عليها البرهان الكونى، لنرى إن كان يمكن للعلم أن يجد لها تفسيرًا ماديًّا في المستقبل، أم أنها حقائق نهائية مطلقة. هل يمكن أن يكتشف العلم في المستقبل:

- ١- أن الكون لا بداية له، وأنه موجود منذ الأزل؟
- ٢- أن الكون الذي له بداية يمكن أن ينشأ ذاتيًا من عدم مطلق؟
- ٣- أن السبب الأول لوجود الكون يمكن أن يكون سببًا ماديًّا لا موجد له؟

لا شك أنه قد ظهر أثناء مناقشة الاعتراضات السبعة السابقة، أن نفى هذه النقاط الثلاث أمر ثابت علميًّا وفلسفيًّا، وليس عُرضة للنفى والتغير. أى أن القول بإله خالق ليس مجرد «سد ثغرات»، أو حلًّا مؤقتًا لعجزنا عن تفسير بعض الأمور.

لذلك نؤكد في النهاية أن رفضنا للوقوف عند التفسيرات المادية ليس مبنيًّا على نقص في المعرفة العلمية (جهل)، ولكنه رفض عن علم (١).

<sup>(</sup>۱) ولنبين معنى الرفض عن علم نضرب مثالًا فنقول: إذا توصلنا بعد دراسة شاملة لبنية الجسم البشرى ووظائفه، إلى أن الإنسان لا يستطيع الطيران إلا إذا استخدم آلة تُعينه على ذلك، هل يمكن أن يأتى مُعترض ليقول لنا: لا.. ربها يكتشف العلم بعد فترة إمكانية أن يطير الإنسان دون الاستعانة بآلة. هل رفضنا لهذا القول راجع إلى نقص المعرفة العلمية (جهل) أم إنه رفض عن علم؟.

#### القارئ الكريم...

إذا كان «البرهان الكونى» على وجود الإله الخالق قد بدأ كبرهان فلسفى عند علماء الكلام المسلمين، فإن العلم الحديث قد أضاف إليه من الأدلة العلمية ما قفز به إلى مصاف الحقائق العلمية التي تخضع للتمحيص العلمي.

وإذا كان البعض يرى أن كثرة الاعتراضات التى وُجهت إلى البرهان الكونى تُعتبر دليلًا على أن هذا البرهان ملىء بنقاط الضعف، فأصبحوا يقبلون أى تفسير مادى خاطئ لنشأة الكون ولا يقبلون القول بوجود إله خالق! فإن العكس هو الصحيح. فكل ما طُرح من اعتراضات، تم دحضه بالبراهين العلمية والفلسفية، حتى لقد أظهر هذا الهجوم جوانب قوة لم تكن ظاهرة في البرهان الكونى.

عليك بعد هذا العرض أن تتأمل البرهان الكونى لترى إن كان صحيحًا مُلزِمًا بالنسبة لك، أم غير صحيح وغير ملزم. مع الأخذ في الاعتبار أن رفض الإقرار بوجود الإله الخالق يتطلب من الناحية العلمية قبول:

- أن الكون قفز إلى الوجود من العدم بدون مسبب.
  - أن النتيجة يمكن أن تكون أكبر من السبب.
    - أن النظام يخرج تلقائيًّا من الفوضى.
      - أن قوانين الطبيعة وضعت نفسها.

لقد صار العلم الآن في مفترق طرق، فإما أن يغض النظر ويقبل هذه الافتراضات المستحيلة، كما يفعل الملاحدة، وإما أن ينظر إلى الوجود باعتباره كونًا مفتوحًا يتلقى التوجيه من عالم الغيب. لقد أصبح لا مفر الآن من أن نأخذ موقفًا تجاه أخطر قضية في حياة الإنسان، قضية الوجود الإلهي.

# المبدأ البشرى Anthropic principle «لقد تم بناء الكون على هيئة تجعله ملائكا تمامًا لنشأة الإنسان»

سرنا في الأرض..ونظرنا..فعرفنا..

يرى العلماء والفلاسفة الماديون أن بداية نشأة الكون كانت تلقائية، وأن انتقاله من مرحلة إلى مرحلة كان يتم بعشوائية، أو تبعًا لما تفرضه قوانين الطبيعة (على أفضل تقدير)، لذلك يعتبرون القول بأى قصد وراء خلق الكون (وهو ما يُعرف بالغائية \_ Teleology) خروجًا صريحًا على العلم.

وفى المقابل، يؤكد الفيزيائيون المؤمنون أن كل ثوابت الكون التى تبدو عشوائية وغير مترابطة تتفق فى أنها منضبطة من أجل أن تجعل الكون مُعَدًّا لظهور الحياة؛ لذلك يعتبرون أن ما فى بنية الكون من توافق مذهل مع احتياجات الإنسان دليل على «الغائية \_ Teleology»، التى تعنى أن الإله الخالق قد صمم الكون على هذه الهيئة ليكون مناسبًا لنشأة الحياة بصفة عامة، ونشأة الإنسان بصفة خاصة. ويُعرف هذا المفهوم بـ «المبدأ البشرى \_ Anthropic Principle».

وفي الوقت نفسه يُعتَبر مفهوم المبدأ البشرى برهانًا على وجود الإله الخالق للكون، ويُعرف باسم «برهان التناغم \_ Fine-tuning Argument».

وقد عَبَّر العلماء المؤمنون عن المبدأ البشري بصياغات دالة، فقالوا: «كيف يستطيع كون خالٍ من الغائية أن يخلق إنسانًا تحركه الغائية والأهداف(٢)».

وقالوا: «يبدو أن الكون قد تم تفصيله على مقاس الإنسان Tailor -- made for man (<sup>(1)</sup>)». وقالوا: «يبدو أن الكون كان يعلم أننا قادمون (<sup>(1)</sup>)».

<sup>(</sup>١) أول من استخدم هذا الاصطلاح هو «براندون كارتر\_Brandon Carter»، عالم الفيزياء البريطاني في جامعة كمبر دج \_عام ١٩٧٣.

<sup>(</sup>٢) سير جون تيمبلتون Sir John Templeton (٢٠٠٨ - ٢٠٠٨)، البليونير الإنجليزي، من كبار رجال المال والأعمال، أنشأ مؤسسة وجائزة تيمبلتون (تزيد عن قيمة جائزة نوبل) لتشجيع الأبحاث التي تهتم بالجوانب الروحية للإنسان. كما أسس كلية تيمبلتون في جامعة أكسفورد.

<sup>(</sup>٣) جاء ذلك فى كتاب «مادة الكون ـ The stuff of the universe». تأليف عالميّ الفيزياء الكبيرين جون جريبن . John Gribbin

<sup>(</sup>٤) عالم الفيزياء فريهان ديسون Freeman Dyson .

وكلما ازدادت معارفنا عن نشأة الكون وبنيته، تَكَشَّف لنا بشكل أكبر مدى مواءمة هذه النشأة والبنية ومواءمة قوانين الكون الفيزيائية لبزوغ الحياة. حتى يمكننا القول بأنه إذا لم يكن الإنسان في المركز المادى للكون، فإنه بلا شك في المركز الغائي منه (١).

أما المعارضون لوجود الإله الخالق، فيرون أن مجرد وجودنا في الكون دليل بديهي على أن بنيته مناسبة لنشأة الحياة ونشأتنا، وإلا لَمَا نشأنا، ومن ثَمَّ لا يعتبرون ملاءمة الكون لنشأتنا دليلًا على أى أمر غيبي. لذلك يرفض هؤلاء فكرة أن الكون قد تم تفصيله على مقاس الإنسان، ويرون بدلًا من ذلك أن قوانين الطبيعة قد فَصَّلت الإنسان ليتناسب مع بنية الكون (٢).

ويجيب على هؤلاء الفيلسوف المؤمن «جون ليسلى ـ John Leslie» بأن الإله يمكن أن يستخدم قوانين الطبيعة في تشكيل الكون على الهيئة التي يريدها. كذلك يفند ليسلى رأى المعارضين القائلين «بها أننا موجودون إذًا الكون ملائم» بمثال صار مشهورًا: تصور إنسانًا حُكِم عليه بالإعدام رميًا بالرصاص، وقد تراص عشرة جنود ماهرين أمامه في طابور لإطلاق النار، وأطلق كل منهم طلقته، لكنهم لم يصيبوه. هل يكفى أن نقول: من الطبيعى أنهم لم يصيبوه بدليل أنه لم يمت، أم لا بد أن نبحث عن أسباب فشل هؤلاء الجنود المهرة في إصابة الرجل؟. إن الإقرار بوجود ظاهرة ما لا يلغى الاحتياج إلى تفسيرها.

# إعداد الكون لنشأة الإنسان

فى كتاب «ستة أرقام فقط\_Just Six Numbers» يحدد «سير مارتن ريز\_Sir Martin Rees» وعالم الكونيات البريطاني الكبير) ستة ثوابت عددية، مسئولة عن صفات الكون التي تناسب تمامًا نشأة الحياة واستمراريتها. ويوضح ريز أن أدنى تَغَيِّر في هذه القيم يجعل من المستحيل وجود الكون بصفاته الحالية.

أولًا: يُعتبر تمدد الكون عقب الانفجار الأعظم (وحتى الآن) المحرك الرئيسي لمراحل نشأته، إذ أدى ذلك إلى تَبَرُّد الكون وما تبعه من أحداث.

<sup>(</sup>۱) عن كتاب: The New story of science، تأليف (روبرت آجروس ــ Robert Augros»، واجورج ستانكيم ــ George Stancium».

<sup>(</sup>٢) طرح جون بارو هذا المفهوم في كتابه • الكون البديع \_ The Artful universe، صدر عام ١٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) جون ليسلى ـ John Leslic: أستاذ فلسفة العلوم في كندا، من المؤمنين بمفهوم المبدأ البشرى. أشهر كتبه العقل المطلق ـ Intinite mind، صدر عام ٢٠٠١.

ويتمدد الكون بمعدل ثابت (يُعرف بالحد الحرج) منذ عشرة بلايين عام، ولو بطأ التمدد عن هذا الحد بنسبة ١٠٠١ - التهدم الكون على نفسه، ولو زاد بنسبة ١٠٠١ التبعثرت محتوياته وما تشكلت المجرات والنجوم.

ثانيًا: نشأت المجرات نتيجة لزيادة كثافة مادة الكون في بعض المناطق عن باقى أماكن الكون الوليد بمقدار ١: ٠٠٠, م، م، وَقَر المادة المطلوبة لتكوين المجرات في هذه المناطق.

ولو قَلَّت هذه النسبة عن هذا المقدار، لظل الكون على حالته الغازية، ولو زادت لصارت مادة الكون أكثر كثافة، ولَتَحَوَّلت إلى ثقوب سوداء تبتلع مادة الكون كلها.

ثالثًا: إذا كان مقدار قوة الجاذبية التي تربط بين أجرام الكون أكبر من قدرها الحالى، لانهدم الكون على نفسه قبل أن تنشأ الحياة، وإن كان أضعف مما هي عليه الآن، لَما تكونت المجرات والنجوم.

إذا افترضنا أن طاقة الكون قد زادت بمقدار ضئيل للغاية، يبلغ ١٠/١، فإن قوة الجاذبية ستزداد بمقدار بليون مرة، لكن قوة الجاذبية قد تم ضبطها بدقة أعلى من ذلك بكثير، دقة تبلغ ١: ١٠٠؛!!

رابعًا: مقدار الطاقة المتاحة للربط بين مكونات نواة ذرات الهيليوم داخل النجوم (القوة النووية القوية):

إن مصدر الطاقة التي تصدرها النجوم (كالشمس) هو الاندماج النووى بين ذرات الهيدروجين. ويتم استغلال ٧, ٠ ٪ من هذه الطاقة للربط بين مكونات نواة ذرة الهيليوم الناتجة عن هذا الاندماج. وإذا كان المتاح من كتلة ذرات الهيدروجين لإنتاج هذه الطاقة هو ٢, ٠ ٪ أو أقل، لَـمَا أمكن للشمس أن تشع حرارتها وضوءها. وإذا بلغت النسبة ٨, ٠ ٪ أو أكثر، لنفد الهيدروجين الموجود في الكون والذي هو مصدر طاقته.

باختصار، إذا كانت النسبة ٠٠٠، ٠٠ بدلًا من ٠٠٠، ٠ لن يتكون الهيليوم ولن يوجد في الكون سوى الهيدروجين، ولو أصبحت ٠٠٠، ٠ لن يوجد أي هيدروجين.

خامسًا: تبلغ «الروابط الكهربائية ــ Electrical Bonds» (١)، التي تمسك الذرات ببعضها لتكوين الجزيئات مقدارًا أكبر كثيرًا من قوى الجاذبية بينها Gravitational force.

<sup>(</sup>١) الرابطة الأيونية والرابطة التساهمية.

إن أى خلل في النسبة بين القوتين، يقلل بشكل كبير من عمر الكون، ويُقلص حجم أكبر الكائنات الحية إلى حجم الحشرات، أو يجعلها تتضخم وتنتفخ إلى حد الانفجار.

سادسًا: إن بنية الكون الفراغية ثلاثية الأبعاد، هي الملائمة لنشأة الحياة، إذ إن كونًا ثنائي الأبعاد أو رباعي الأبعاد ما كان يسمح بأن تنشأ الحياة فيه.

وقد أكد مارتن ريز على **أن قيم هذه الثوابت الستة لا يتوقف بعضها على بعض.** ومن ثَمَّ لا يمكن الادعاء بأن وجود أحد هذه الثوابت بالصدفة قد أدى تلقائيًّا إلى وجود الثوابت الأخرى بقيمها المناسبة.

بالإضافة إلى هذه الثوابت التي طرحها ريز في كتابه، طرح باحثون آخرون عشرات الثوابت الأخرى التي لولاها ما كانت نشأة الكون والحياة أمرًا ممكنًا، ومنها:

أولًا: في اللحظات الأولى عقب الانفجار الكونى الأعظم، تَحَوَّل جزء من طاقة الكون الوليد إلى جسيات المادة (الكواركات والإليكترونات) ومضادات هذه الجسيات، وقد أدى التقاء جسيات المادة مع مضاداتها إلى فناء كليهما.

وكانت جسيات المادة تزيد على مضاداتها بمقدار جزء إلى بليون جزء، وقد نتج عن هذه الزيادة الضئيلة في الكواركات والإليكترونات تَوَفُّر مقدار من المادة ملائم تمامًا لنشأة الكون.

ثانيًا: إذا كان مقدار شحنة الإليكترونات (التي تدور حول نويات الذرات) مغايرًا لما هي عليه الآن، لَما حدثت الاندماجات النووية بين ذرات الهيدروجين في النجوم (ومنها الشمس)، ولَما انبعثت الطاقة من هذه النجوم.

ثالثًا: تبلغ كتلة البروتون ١٨٣٦ ضعف كتلة الإليكترون، ولو تغيرت هذه النسبة لَما نشأت ذرات وجزيئات المادة.

رابعًا: لقد كان تَكُوُّن عنصر الكربون لا غنى عنه لنشأة الحياة. فالكربون يتميز بليونة الروابط بين ذراته، مما يسمح بالاتحاد مع ذرات الأوكسجين والهيدروجين والنيتروجين والفوسفور والكبريت لتكوين مركبات المادة الحية العضوية كالبروتينات والأحماض النووية.

وإذا قارَنًا الكربون بأقرب العناصر إليه، وهو السيليكون، وجدنا أن الأخير لا يستطيع تكوين أي مركبات عضوية، وذلك لشدة الروابط بين ذراته.

خامسًا: حدد «جون بارو\_John Barrow» خمسة وعشرين ثابتًا أساسيًّا، تعتمد عليها بنية الكون (كسرعة الضوء – وثابت بلانك – والصفر الحرارى الـمُطْلق...)، ووضَّح أن أى خلل فى قيمة أحد هذه الثوابت ما كان ليسمح باستقرار الكون أو نشأة الحياة.

وقد درس الفيزيائيون الرياضيون تأثير تغير قيم هذه الثوابت الكونية مجتمعة على إمكانية نشأة الحياة في الكون بالصدفة، وافترضوا أن هذه الإمكانية تبلغ ١/س، فوجدوا أن قيمة (س) تبلغ رقبًا مهولًا لا يمكن تصوره!! هل ما زال هناك شك في أن الكون قد تم تفصيله على مقاس الإنسان؟!

# هل البرهان الكوني والمبدأ البشري أوهام متدينين ١٩

إذا كان المعترضون على «المبدأ البشرى» يعتبرون أن وجودنا فى الكون ليس إلا نتيجة طبيعية لملاءمة بنيته لنشأة الحياة، وليس دليلًا على قصد الخالق،. فقد فات هؤلاء المعترضين أمران:

الأول، أن العالم ليس مجهزًا لظهور الحياة وحسب، ولكن لخروج كائنات حية ذكية منطقية، ترصد وتفهم هذه المواءمة.

والأمر الثانى، هو غزارة ما فى الكون من توافق يفوق احتياجات الكائنات الحية ويحقق لها الرفاهية والاستمتاع، وخاصة الإنسان ذا الاحتياجات النفسية المتميزة، ذلك بالرغم من أن قدرًا أقل بكثير من هذا التوافق كان كافيًا لنشأة وحياة هذه الكائنات.

بعد إدراك هذين الجانبين من التوافق، أصبح أنصار «المبدأ البشرى» يطلقون عليه «المبدأ البشرى القوى ـ Strong Anthropic Principle»، وذلك مقابل اصطلاح «المبدأ البشرى الضعيف» الذى يشير فقط إلى مفهوم (إننا موجودون، إذًا الكون ملائم).

وبالرغم من ذلك، يرفض الماديون (كما ذكرنا) مفهوم المبدأ البشرى، بل يعتبرون أن القول بأن هناك غاية من خلق الكون «الغائية ـ Tclcology» خروجًا صريحًا على العلم، الذي توصل إلى التفسير الفيزيائي (الآلي) لمعظم الظواهر الطبيعية، مما لا يدع عندهم حاجة للقول بتفسيرات غائية للوجود، ومن ثم يرون في التوصل إلى التفسير الفيزيائي مبررًا لإنكار الوجود الإلهي.

<sup>(</sup>۱) جون بارو John Barrow: ولد في لندن عام ١٩٥٢.

يشغل منصب أستاذ الرياضيات في جامعة كمبريدج. وله اهتمام خاص بالفيزياء النظرية وفيزياء الكون. حصل على جائزة تمبلتون عام ٢٠٠٦.

نَردُّ على ما يعتمل في عقول الشكاكين والملاحدة من شبهات حول البرهان الكوني والمبدأ البشرى بعرض مفهومين نرى فيهما الخروج من مستنقع الشك والإلحاد:

المفهوم الأول: ينبغى ألا نعتبر أن البحث فى كيفية حدوث الظواهر (التفسير الآلى = كيف؟\_! Ilow) هو وحده التفسير العلمى، فإن التفسير الآلى لا يتعارض عقليًّا مع وجود تفسير غائى (لماذا؟\_! Why) قصد إليه خالق الكون والإنسان، ومن ثم ينبغى أن نوسًع من تعريف التفسير العلمى ليشمل الجانبين (١).

إننا لا نرى تعارضًا بين التفسيرين، ولا يتنافى القول بأحدهما مع القول بالآخر (كما يرى الملحدون). فإن معظم أمورنا الحياتية يحكمها الأمران، الغائية والآلية: التهام الطعام، هناك غائية وهناك آلية- تناول الدواء، هناك غائية وهناك آلية- قيادة السيارة...

إن أهم التعارضات بين العقل في العصر الوسيط في أوروبا، والعقل في العصر الحديث هو أن الأول سيطر عليه الدين المسيحي الذي ارتبط بالغائية فقط، بينها سيطر العلم المرتبط بالآلية على عقل العصر الحديث.

إن التمييز، ثم الجمع، بين التفسير الغائي والتفسير الآلي على جانب كبير من الأهمية لفهم تاريخ الفكر البشري، وفهم حياتنا كلها، وأخيرًا لإدراك الغاية من وجودنا.

المفهوم الثانى: يقول البعض، إذا سَلَّمنا بوجود الخالق الذى خلق الكون، ووضع فى الطبيعة القوى والقوانين التى تديرها. فما ضرورة القول بقيام الإله بتنظيم الكون وتدبير شئونه أولًا بأول؟

لقد كان أرسطو أول من طرح هذا المفهوم بين فلاسفة اليونان القديم. فقال إن الإله بعد أن خلق الكون وَنظَّمَه انشغل بها يليق بسموه وعُلوّه، انشغل بذاته. لقد حاول الفلاسفة بذلك تنزيه الإله عن الانشغال بها دونه، فكانت النتيجة أنهم عزلوه عن خلقه، وجعلوه إلهًا ليس

<sup>(</sup>۱) لنضرب على ذلك مثالًا: رجل يتسلق جبلًا، ويتساءل الناس عن ذلك. هناك إجابتان مختلفتان؛ الأولى، أنه يريد أن يشاهد المنظر الطبيعي من فوق قمة الجبل. وهذا هو التفسير الغائي للظاهرة؛ لأنه يطرح الغاية التي يسعى إليها الرجل من التسلق.

أما الإجابة الثانية، فتكون بعرض سلسلة الأسباب والنتائج التي تنتهى بحركة أرْجل هذا الرجل: فالطعام الذي تناوله كان مصدرًا لإنتاج طاقة استفاد منها الجهاز الحركي، ثم دفعه مثير خارجي إلى استغلال هذه الطاقة، فتقلصت عضلات الرجل ثم ارتخت ثم تقلصت حتى دفعت في النهاية جسده إلى أعلى الجبل، وهذا هو التفسير الآلي أو الميكانيكي، وهو تفسير يدفع الحدث من الخلف، أما التفسير الغائي فإنه يجر الحدث من الأمام.

له أهمية عملية في حياتنا. وفي العصر الحديث، تبنى فريق من العلمانيين هذا المفهوم وصاروا يُعرفون بأنصار «الديانة الطبيعية ـ Diests».

لكن الديانات الساوية أغلقت هذا الباب في وجه الشكاكين ومن يمسكون العصا من المنتصف، فبينت أن الله يُدَبِّر الوجود طوال الوقت، من خلال وبواسطة القوانين. فقوة الجاذبية مثلًا لا تعمل بذاتها، بل إن الله هو الذي يمدها بقوتها في كل لحظة، وتلك هي الحال مع جميع قوانين الطبيعة الأخرى.

وإذا لم يكن الله ربح قائمًا على الوجود بشكل متواصل، فسوف تتوقف الجاذبية وغيرها من قوى وقوانين الطبيعة عن العمل، بل سوف تنهار الطبيعة نفسها. أى أن الله يقف وراء الطبيعة وقوانينها، في كل لحظة، وعلى نحو متواصل.

لا شك أن هذين المفهومين معًا يجمعان بين التفسير الغائي والتفسير الآلي، ويحلان الكثير، والكثير، والكثير جدًّا، من التعارض الظاهري بين النظرة الدينية والنظرة العلمية للوجود.

وأخيرًا نقول إن كل قفزة يحققها العلم تؤكد صحة «البرهان الكونى»، كما تشير وبشكل متزايد إلى صحة «المبدأ البشرى». بل إن القفزات العلمية؛ من قوانين الحركة (نيوتن)، إلى العلاقة بين الكتلة والطاقة (أينشتين)، إلى سلوك الذرة والجسيات تحت الذرية (فيزياء الكم)، إلى بنية الدنا DNA (جزىء الحياة)، إلى المخ وما تَكَشَف من أسراره... تُظهر لنا أبعادًا وأعماقًا أكبر وأكبر لبراهين الوجود الإلهى وعنايته بالإنسان.

#### القارئ الكريم...

#### قراءة في الكتابين

لا شك أن الإيهان بالله على يقوم على دعامتين أساسيتين: الأولى هي الأدلة على الألوهية والوحدانية، وقد تكفل العلم في قراءته المعاصرة للكون بإظهار هذه الأدلة من خلال البرهان الكوني. والدعامة الثانية هي إدراك ما يقدمه الله على المجميع مخلوقاته، وللإنسان بصفة خاصة، من عناية ورعاية، وقد بَيَن العلم بجلاء من خلال المبدأ البشرى الكثير من جوانب هذه العناية والرعاية.

ومن ثم، فالكون هو كتاب الله المنظور، الذي ينبغي أن نتعلم قراءة آياته تمامًا كما نقرأ آيات كتاب الله الكريم المنزل على رسوله ﷺ، لندرك ما بينهما من توافق وتناغم وتكامل.

لذلك، فالقرآن الكريم بحيلنا عند طرح قضية الإيهان إلى كتاب الكون حتى تكتمل في قلب الإنسان ويقينه من القراءة في الكتابين (القرآن والكون) أدلة الألوهية وأدلة العناية والرعاية.

انظر قول الحق ﷺ

﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتَنَافِ ٱلْأَفَاقِ وَفِي آَنفُسِمِمْ حَقَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ٱوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَهُ, عَلَى كُلِّ شَىْءِ شَهِيدُ ﴿ ﴾ [فصلت: ٥٣].

في هذه الآية، يخبرنا الله على أنه قد أودع في الكون (الآفاق)، وفي الإنسان (أنفسهم) من الآيات التي سيكشفها للبشر تباعًا ما يبين لهم بيقين أنه الحق. وهذا هو البرهان الكوني في القرآن الكريم.

ثم يتدرج الإنسان مرتقيًا في علمه حتى يصبح عالِمًا حقيقيًّا فيحقق مقام الخشية.

﴿ وَمِنَ اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعَلَمَ تُغْتَلِفُ أَلْوَنُهُ. كَذَلِكُ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأَلْمَا عَلَمَ وَأَلْمَا عَلَمَ وَأَلْمَا عَلَمَ وَأَلْمَا فَأَلُهُ أَلُونُهُ. كَذَلِكُ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأَلِمَ اللَّهُ عَرِيزُ غَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨].

ثم انظر إلى آيتي سورة إبراهيم (آية ٣٢، ٣٣):

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَارَ اللَّهُ مَا اللَّهُمُ ٱلْأَنْهَارَ اللَّهُ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَارَ اللَّهُ مُلَا اللَّهُمُ اللَّهُ وَالنّهَارَ اللَّهُ ﴾.

هل لاحظت كيف بيَّن الله دلائل العناية والرعاية (المبدأ البشرى) في قرآنه الكريم، ووجهنا في نفس الوقت أثرُ صدها ونتذوقها في الكون من حولنا. إن الآيتين الكريمتين تشيران إلى أن الله ﷺ:

- \_ أوجد السهاوات والأرض من عدم.
- \_ جعل لنا الشمس نجمًا مثاليًا والقمر تابعًا مثاليًا.
- \_ جمع لنا بين فوائد الليل وسكونه والنهار ونشاطه.
  - \_ أنزل لنا الماء من السماء.

- \_وأنبت لنا الثمرات من الأرض.
- وبث في الأرض الثروات الطبيعية الميسرة، كالأنهار.
  - ـ حتى ما نصنعه بأيدينا (كالفلك) فبهدايته.
- \_وكشف لنا أسرار القوانين التي تُسَيِّر قوى الطبيعة (بأمره).
  - ـ وأخيرًا انظر قول الحق ﷺ:

﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيِنَتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَذَكُّرُونَ اللَّهَ وَيَنَفَحَكُمُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَنَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْمُنْ عَلَى اللَّهُ عَالْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ الْمُعَلِّلَى اللَّهُ الْمُعْمَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعْمَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

تمزج هاتين الآيتين بين آيات كتاب الكون المنظور وكتاب القرآن المسطور مزجًا يأسر العقول والقلوب، ويبيِّن أن التردد بين قراءة الكتابين هو الذى يحقق كمال الإيهان بالله وبالدين.

لقد وصف الله رهم أصحاب العقول (أولو الأرض بأنهم هم أصحاب العقول (أولو الألباب)، ثم يعود ليصف هؤلاء بأنهم الذين يزاوجون بين الذكر الدائم والتفكير الحكيم. وعلى الفور (دون أن يضع القرآن الكريم أدوات وصل أو عطف) يحقق الذكر والتفكير عدة نتائج متتالية:

- الإيهان بالله (ربنا).
- الإيمان بأنه الخالق (خلقت).
- الإيمان بحكمة الله (ما خلقت هذا باطلًا).
  - تنزيه الله رَجَاكِ (سبحانك).
- الإيهان بها جاء في رسالته (فقنا عذاب النار).
  - جعلنا الله ممن وصفهم بقوله:

﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوا ﴾

صدق الله العظيم...

000

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الباب الثاني



# المياة بين التطور والتطوير

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل الثالث

# الحياة بيولوجييًا

- ما هي الحياة

- الحياة والبيولوجيا

مفاهيم بيولوجيت

جزيئات الحياة

الإعجاز من خلال الأرقام

- البيولوجيا، وكيف نشأت الحياة

أولاً: نشأة المركبات العضوية

ثانيًا: نشأة جزيئات الحياة

ثالثًا: نشأة الخلية الحية.

رابعًا: نشأة الكائنات متعددة الخلايا

- نظريات نشأة الحياة

أولاً: التولد التلقائي

ثانيًا: النشأة على مراحل + الصدفة

ثالثًا: التنظيم الناتي والقابلية الكيميائية

رابعًا: التنظيم الذاتي والفوضي الخلاقة

خامسًا: انتثار البذور

- معضلة البيضة والدجاجة، أيهما أولًا ١٤

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ ... ﴾ [الروم: ١٩]

«مثلما كان الوجود ضيفًا جديدًا على العدم، فإن الحياة ضيفٌ جديدٌ تمامًا على الوجود»

أنطونيو لازكانو أستاذ الجمعية الدولية لدراسة أصل الحياة

لا شك أن ظاهرة الحياة تحمل من عناصر الإبهار والدهشة أكثر مما تحمل بنية الذرات والجزيئات والقوانين الفيزيائية، بل والكون بأسره.

## ما هي الحياة...

مثل كل المفاهيم الأساسية الأولية، لا يمكن وضع تعريف محدد للحياة، ولكن يمكن التعرف إليها من خلال مظاهرها وسهاتها. لذلك يتم دراسة الحياة على مستويين؛ الأول هو «المستوى البيولوجى ـ Biological»، وفيه نتعرف إلى بنية الخلية الحية والتركيب الكيميائى لها، كها نتعرف إلى وظائف الكائن الحى، وكذلك إلى نظريات نشأة الحياة. ويشبه ذلك وصفنا للوحة موجودة أمامنا بأنها عبارة عن ألوان زيتية وُضعت على قطعة من القهاش ويحيط بها إطار مُذَهّب، أو كها نُعَرِّف الصورة في شاشة التليفزيون بأنها تتكون من Pixels.

أما المستوى الثانى لوصف الحياة فهو «المستوى الوجودى ـ Ontological»، وهو يقابل المعانى والمشاعر التى تحملها لوحة الفنان أو الصورة فى التليفزيون، وهذا مستوى يختلف تمامًا عن المستوى البيولوجي، فهو يدرس السمات غير المباشرة لنشاط الخلية الحية والتى تختلف عن وظائفها البيولوجية المعتادة، كالذكاء والشفرة الوراثية.

وعندما نسأل المتخصصين عن أصل الحياة، يسارع معظمهم بالحديث عن المواد الكيميائية والظروف الفيزيائية التى سبقت ظهور الكائنات الحية ويطرحون النظريات لتفسير نشأتها (المستوى البيولوجي)، لكنهم لا يتعرضون لأصل الحياة بالمعنى الوجودي، وهو كيف اكتسبت جزيئات المادة غير الحية السهات الميزة للخلية الحية.

ونعرض في هذا الفصل مفهوم الحياة بالمعنى البيولوجي ـ Biological، بينها نخصص الفصل التالى لعرض مفهوم الحياة بالمعنى الوجودي ـ Ontological.

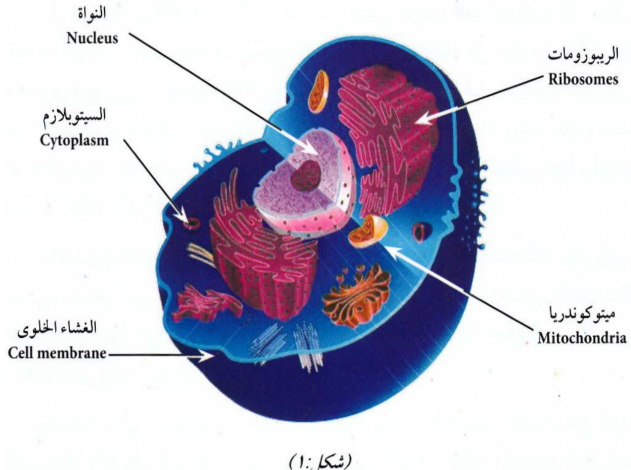
# الحياة والبيولوجيا

مفاهيم بيولوجيت...

سرنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا.

تُعتبر الخلية الوحدة الأساسية التي تتألف منها أجسام الكائنات الحية كافة. ويتألف جسم الإنسان من مائة ألف مليار خلية (١٠١٠)، بينها تتألف بعض الكائنات من خلية واحدة كالبكتريا التي يسبب بعضها الأمراض للإنسان والحيوان والنبات، ولبعضها دور حيوى مفيد لحياة باقى الكائنات.

وتتركب الخلية في أبسط صورها من «غشاء خلوى ـ Cell membrane»، يفصل ما فيها عن الوسط الخارجي، ومن عصارة خاصة (سيتوبلازم ـ Cytoplasm) توجد بداخلها النواة التي تحمل «المادة الوراثية ـ Genetic material»، وكذلك باقى المكونات المسئولة عن وظائف الخلية المختلفة. (شكل: ١).

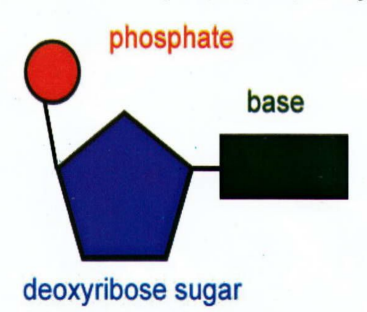


(شكل:1) أجزاء الخلية الحيوانية

وتتكون المادة الوراثية من سلاسل من جزيئات حمضية هي جزيئات الدنا DNA «الحمض النووى الريبوزي منزوع الأوكسجين ـ Deoxyribonucleic acid»(١).

<sup>(</sup>١) توصل جورج مندل (راهب نمساوى، ١٨٢٢ - ١٨٨٤) من خلال دراسة زهور نبات البازلاء إلى أن هناك =

ويتكون جزى الدنا\_DNA» من وحدات متشابهة متتالية متراصة، تُسمى الوحدة منها «نكلوتيد \_Nucleotide» (شكل ٢). ويتكون النكلوتيد الواحد من:



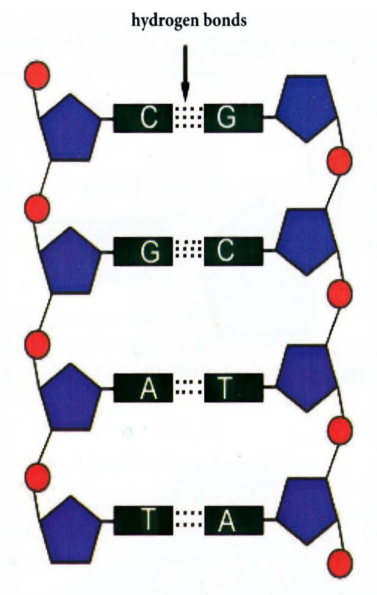
(شكل: ۲) تركيب النكلوتايد = حلقة سلسلة الدنا

٣\_ يرتبط الطرف الآخر لجزىء الريبوز بمجموعة فوسفاتية.

ويوجـد جـزىء الدنا DNA داخل النواة على هيئة ضفيرة من سلسلتين متقابلتين من جزيئات النكلوتيد، تربطها «روابط هيدروجينية \_ Hydrogen bonds» عَرَضية كقضبان القطار أو كالسلم الخشبى (شكل: ٣).

<sup>=</sup> عوامل وراثية مسئولة عن نقل الصفات الوراثية. وحتى عام ١٩٤٤ كان العلماء يعتقدون أن الصفات الوراثية تنتقل عن طريق البروتينات، وأن «الدنا\_DNA» الموجود بنواة الخلية لا قيمة له.

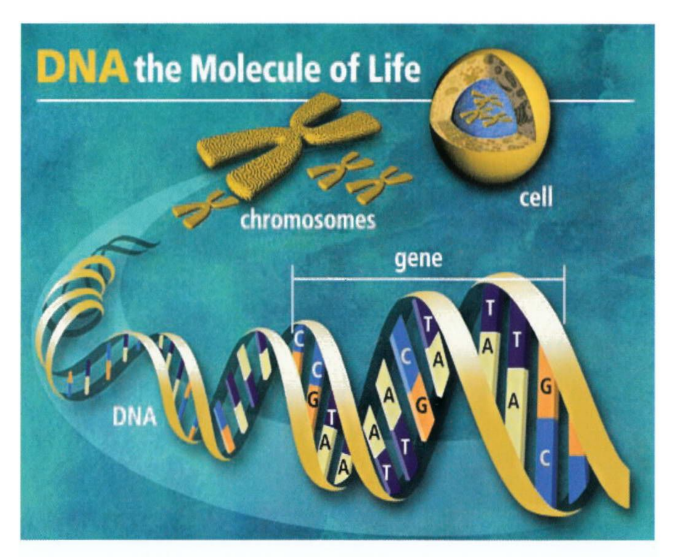
وفى عام ١٩٥٣، توصل أربعة علماء (جيمس واطسون - فرانسز كريك - موريس ويلكنز- روزالين فرانكلين) إلى معرفة بنية الدنا وطريقة أدائه لوظائفه، فاستحق الثلاثة الأوائل جائزة نوبل بجدارة، إذ إن روزالين ماتت قبل الترشيح للجائزة.



(شكل:۳) سلسلتا الدنا تربطها الروابط الهيدروجينية

وتلتف سلسلتا الدنا طوليًّا بشكل حلزونى Double Helical Structure، ثم تلتف هذه السلسلة الحلزونية حول نفسها بشدة آلاف المرات حتى يمكن أن تشغل حيز النواة الضيق، مكونة بذلك «الكروموسومات\_Chromosomes»(١) (شكل: ٤).

<sup>(</sup>١) كلمة كروموسوم تتكون من شقين Chrom = صبغة، Soma = جسم؛ لذلك يُطلَق عليه باللغة العربية اسم «الجسم الصِبغي»، وتُجمع صِبغيات.



(شكل: ٤) أزواج النكلوتايدات  $\rightarrow$  الجينات  $\rightarrow$  الكروموسومات  $\rightarrow$  نواة الخلية

وفى الإنسان، تحتوى نواة «الحيوان المنوى \_ sperm»، وكذلك نواة «البويضة \_ ovum» على ٢٣ كروموسومًا؛ لذلك تحتوى خلايا أجسامنا (الخلايا الجسدية \_ Somatic cells) على ثلاثة وعشرين زوجًا من الكروموسومات؛ لأنها نشأت من اتحاد نواتى هاتين الخليتين التناسليتين.

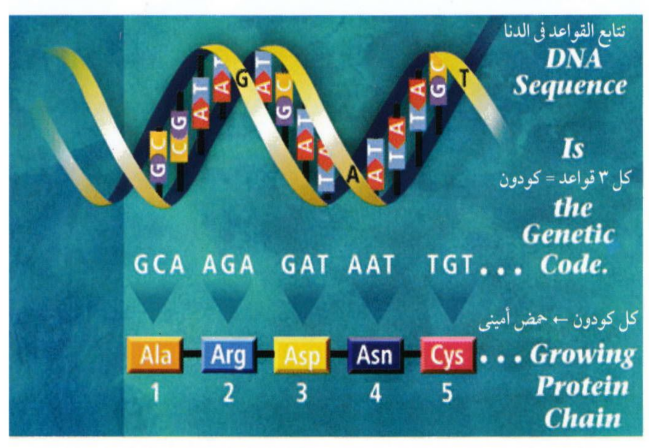
وتتكون المادة الوراثية للإنسان من حوالى ثلاثة مليارات زوج من النكلوتيدات تربطها ثلاثة آلاف مليون سِلِّمة (رابطة هيدروجينية) في نواة الخلية الواحدة. ويطلق على النكلوتيدات اسم «القواعد»؛ لأن القاعدة النيتروجينية هي الجزء الأهم في تركيب النكلوتيد.

وهذا العدد الهائل من النكلوتيدات (في جميع الكائنات الحية)، هو تكرار لأربعة أنواع من القواعد النيتروجينية فقط، هي «A) Adenine (T) Thymine (لأدينين و «Guanine) و (G) \_ الخوانين و «(C) \_ السيتوزين ).

وهناك قابلية كيميائية بين كل قاعدتين من هذه القواعد الأربع. فالقاعدة (A) في سلسلة تقابلها وتتصل بها (عن طريق الرابطة الهيدروجينية) القاعدة (T) في السلسلة المقابلة \_ والعكس بالعكس \_، أما القاعدة (C) فتقابلها القاعدة (G) \_ والعكس بالعكس \_ (شكل: ٣،و٤).

وتنتظم القواعد في سلسلة الدنا\_DNA على هيئة مجموعات، تُعرف بـ «الجينات». والجين ـ DNA (المُورِث) هو مجموعة من أزواج القواعد النيتروجينية على طول سلسلتى دنا الكروموسوم، وتحمل التعليمات اللازمة لبناء عدد محدد من جزيئات البروتينات (شكل: ٤). ويقاس طول الجين بعدد هذه القواعد، ويبلغ متوسط طول الجين البشرى نحو ثلاثة آلاف زوج من القواعد، وإن كان هناك جين اسمه dystrophin يصل طوله إلى ٤,٢ مليون زوج.

وتحمل الجينات التعليهات في صورة «كودونات codons»، والكودون الواحد عبارة عن ثلاث قواعد متتابعة تشفّر لاختيار حمض أميني واحد. وتتراص الأحماض الأمينية وتترابط بترتيب يناظر ترتيب الكودونات بالدنا المُشَفِّر لها لتُكوِّن ما يُعرف بـ «السلسلة الببتيدية». والبروتينُ ما هو إلا مجموعة من هذه السلاسل. (شكل ٥).



ويقوم الجين بتوجيه عملية بناء البروتين من خلال خطوات متتالية دقيقة للغاية، نلخصها فيما يلي (شكل: ٦):

١- يتم نسخ (Transcription) تتابع الكودونات المسئولة عن بروتين معين من الشفرة الوراثية
 الدنا داخل النواة) إلى حمض نووى آخر قريب الشبه بالدنا ويُعرف بـ «الرنا المِرْسال ـ RNA (Messenger Ribonucleic acid)».

- ٢- يخرج الرنا المرسال من نواة الخلية إلى السيتوبلازم ليستقر على سطح الريبوزومات (الجسيمات المسئولة عن بناء البروتينات)، ويُعرَف هذا الرنا بـ «الرنا المرسال ـ Messenger RNA»؛ لأنه يحمل رسالة من الدنا الموجود داخل النواة إلى الريبوزومات.
- ٣- يوجد بالسيتوبلازم نوع آخر من الرنا يُعرَف بـ «الرنا الناقل ـ Transfer RNA»، ويقوم بحمل ونقل الأحماض الأمينية المختلفة إلى الرنا المرسال المستقر على سطح الريبوزومات، فتتراص الأحماض الأمينية على الرنا المرسال تبعًا لترتيب الكودونات فيه، والذى هو نفس الترتيب الموجود في الدنا؛ لذلك تُعرف هذه الخطوة بـ «ترجمة الشفرة ـ Translation».



(شكل:٦) نسخ وترجمة الشفرة الوراثية وبناء جزىء البروتين

- ٤ تقوم الريبوزومات بتوصيل الأحماض الأمينية ببعضها، مكونة سلسلة تُعرف بـ «السلسلة الببتيدية ـ
   ٩ تقوم الريبوزومات بتوصيل الأحماض الأمينية ببعضها، مكونة سلسلة تُعرف بـ «السلسلة الببتيدية ـ
   ١٠ تقوم الريبوزومات بتوصيل الأحماض الأمينية ببعضها، مكونة سلسلة تُعرف بـ «السلسلة الببتيدية ـ
- ٥- تلتف السلسلة الببتيدية حول نفسها بهيئات مختلفة شديدة التعقيد، ثم يتحد عدد من هذه السلاسل الملتفة مع بعضها لتُكوِّن جزىء البروتين.

#### القارئ الكريم..

#### جزيئات الحياة

لعلك لاحظت من المفاهيم البيولوجية السابقة أن الجزىء المحورى للخلية هو جزىء الدنا\_ DNA الحامل للشفرة الوراثية المشتملة على كل ما يحتاجه الكائن الحى من معلومات، ويقوم جزىء الدنا\_ DNA من خلال هذه المعلومات بالوظائف الآتية:

- ١ حفظ المعلومات اللازمة لتوجيه عمل الخلية.
  - ٢- تمرير الصفات الوراثية للأجيال التالية.
- ٣- توجيه «الريبوزومات ـ Ribosomes» الموجودة بسيتوبلازم الخلية، لتكوين الأنواع المختلفة من البروتينات التي يحتاجها الكائن الحي.

ُویُعَد جزیء الدنا ۔ DNA أصلب وأقوى جزیء بیولوجی عَرِفه علم البیولوجیا (The strongest biological molecule).

وتُعتبر جزيئات البروتين هي الوحدة البنائية والوظيفية لأنسجة الجسم، فهي تمثل الجزء الأكبر من بنية خلايا الجسم، وهي المكوِّنة أيضًا لمعظم المواد الفعالة داخله كالهورمونات<sup>(۱)</sup> والإنزيهات<sup>(۱)</sup>. وتقوم كل خلية ببناء ألفي جزىء من البروتينات في الثانية الواحدة!!.

#### وتتميز بنية الكائن الحي بنمطين:

۱- «النمط الجيني-Genotype» (التركيب الوراثي): وهو محفوظ داخل النواة، ويحدده ترتيب النكلوتيدات (القواعد) المشاركة في تكوين جزىء الدنا ـ DNA، وينتقل هذا النمط من جيل إلى جيل، ويتحكم في بناء ونشاط الخلايا.

# Y - «النمط الظاهري\_Phenotype»: وهو عبارة عن:

<sup>(</sup>١) الهورمونات: مواد تفرزها الغدد الصهاء مباشرة إلى مجرى الدم، دون الاستعانة بقنوات. وتقوم الهورمونات بتنظيم النشاطات الداخلية للجسم، مثل النمو والتغذية وحرق السكر. ومثالها هورمون الإنسولين.

<sup>(</sup>۲) الإنزيهات: بروتينات ذات وزن جزيئي عال، يقوم بدور العامل المساعد لإتمام التفاعلات الكيميائية الحيوية. وتحوى كل خلية ما يقارب ١٠٠٠ إنزيم، كل واحد منها يساعد على إتمام تفاعل كيميائي محدد، ولكنه لا يدخل في التفاعل. وبدون وجود الإنزيهات يحتاج إتمام التفاعلات الكيميائية إلى وقت طويل وإلى درجات حرارة مرتفعة، لا تتحملها أنسجة جسم الكائن الحي.

- صفاتنا البنائية، كلون البشرة وطول القامة ونعومة الشعر.
- صفاتنا الوظيفية، كالحركة والإبصار وحرق السكر، وتوجه هذه الأنشطة الإنزيهات والهورمونات.

ويتحكم التركيب الوراثى (النمط الجينى) في المظهر (النمط الظاهرى) عن طريق تحديد أنواع البروتينات التي تقوم الريبوزومات ببنائها. وكها ذكرنا، يتم تكوين هذه البروتينات بناءً على التعليهات المسجلة بالدنا DNA، والتي ينقلها الرنا RNA من داخل النواة إلى الريبوزومات في السيتوبلازم.

ومن ثَمَّ، يمكننا القول إن الكائن الحي يحتوى على ثلاثة جزيئات عضوية كبيرة Macromolecules (بالإضافة إلى آلاف الجزيئات الأخرى) تقوم بدور محورى في بنائه ووظائفه وتكاثره: جزىء الدنا DNA – جزىء الرنا RNA – جزىء البروتين، والعلاقة بين هذه الجزيئات كالتالى:

# الإعجاز من خلال الأرقام

يبلغ طول سلسلة الدنا DNA في الخلية البشرية الواحدة ٢,٠٤ متر، وبذلك يكون طول سلاسل الدنا DNA في خلايا جسم الإنسان البالغ (عددها قرابة ١٠٠ ألف مليار خلية) = 

DNA نا الدنا DNA في خلايا جسم الإنسان البالغ (عددها قرابة ١٠٠ ألف مليار خلية) = 

The contraction of t

- تقطع المسافة من الأرض إلى الشمس قُرابة ١,٥ مليون مرة.
  - تقطع قطر مجرتنا (درب اللبانة) قُرابة ١٧ مرة.

أما فيها يتعلق بالكتلة، فإن جسمنا يحوى قُرابة ١٢٠٠ جرام من الدنا DNA موزعة على الدنا ٢٠٠ خلية. وتتحكم هذه الكمية في إنتاج ما بين ٣٠٠ إلى ٤٠٠ ألف نوع من البروتينات، تبلغ كتلتها في جسمنا حوالي سبعة كيلوجرامات.

كما أننا نرث من كل من الأب والأم ٦ بيكو جرام (الجرام = ١٠٠٠ مليار بيكو جرام)

من الدنا، موجودة فى رأس الحيوان المنوى ومثلها فى البويضة. وهذه الكتلة الضئيلة جدًّا من الدنا هى التى تتوارثها البشرية منذ نشأتها وحتى الآن، وهى المسئولة عن المحافظة على الجنس البشرى.

ويحمل الجرام الواحد من الدنا معلومات تعادل ما يحمله مليون مليون قرص مضغوط (يتكون كل حرف من حروف اللغة من Bits ۱۲ من المعلومات (يتكون كل حرف من حروف اللغة من Bits ۸ تُسمى One Byte).

وإذا نظرنا إلى جزىء واحد من البروتينات، وليكن الهيموجلوبين مثلًا، نجد أنه يحتوى عليها على ٥٣٩ حمضًا أمينيًّا، تمثل تكرارًا للعشرين نوعًا من الأحماض الأمينية التي يحتوى عليها جسم الإنسان. وبحسبة رياضية بسيطة نجد أن عدد الترتيبات المحتملة التي يمكن أن تتراص فيها تلك المثات من الأحماض الأمينية يعادل الرقم ١ وعلى يمينه ٢٢٠ صفرًا، غير أن ترتيبًا واحدًا هو المطلوب كي يؤدى جزىء الهيموجلوبين وظيفته بكفاءة في نقل الأوكسجين في دم الإنسان، ووجود خطأ في حمض أميني واحد كفيل بأن يُنتِج جُزيئًا يعمل بطريقة معيبة خطيرة أو لا يعمل على الإطلاق.

بعد تراص الأحماض الأمينية لتكوين السلاسل الببتيدية، تأتى أهم عملية فى تخليق جزىء البروتين، وهى الطريقة التى تلتف بها هذه السلاسل. إن هذه العملية هائلة التعقيد، فإذا وضعنا المعلومات المطلوبة للف سلاسل جزىء من البروتينات (يتكون من مائة حمض أميني مثلًا) في سوبر كمبيوتر ليقوم بهذه العملية بمحاولات عشوائية، فإنه سيستغرق حوالى ١٠ سنة! بينا يتم ذلك في الخلية في جزء ضئيل من الثانية. ولو تمت هذه العملية على صورة غير صحيحة لأمكن أن تُنتج سمًا قاتلًا، بدلًا من أن تُنتج مادة حية.

لذلك، فإن إمكان تكون جزىء البروتين بالصدفة يتطلب مادة يزيد مقدارها بليون مرة عن المادة الموجودة في سائر أنحاء الكون، حتى يمكن للتوافقات العشوائية المثمرة أن تحدث. وتستغرق هذه المحاولات مدة أطول من عمر الكون (تحتاج حوالي ١٠ ٢٣٤ سنة!). وستحتاج تلك المحاولات لمسرح تتم فيه يبلغ امتداده ١٠ ٢٨ سنة ضوئية (أكبر من حجم الكون).

# البيولوجيا، وكيف نشأت الحياة

تُعتبر معرفة كيفية نشأة الحياة من المادة غير الحية من أصعب التحديات التى تواجه العقل البشرى، وقد طرح العلماء المهتمون بهذه القضية العديد من التصورات شديدة التباين لتفسير هذه المعضلة. تصورات تتراوح بين نظرة مغرقة في ماديتها، تنكر التدخل الإلهى في الخلق، وبين نظرة ترى أن نشأة الحياة قضية غيبية صرفة لا ينبغى البحث فيها. وسنعرض في هذا الجزء من الفصل المفاهيم الشائعة في الأوساط العلمية حول نشأة الحياة.

لدراسة كيف بدأت الحياة (من الناحية البيولوجية) على كوكب الأرض ينبغى أن نجيب عن أربعة أسئلة متتالية:

الأول: كيف نشأت المركبات العضوية ؟

الثاني: كيف نشأت جزيئات الحياة (الدنا والرنا والبروتينات)؟

الثالث: كيف نشأت الخلية الحية؟

الرابع: كيف نشأت الكائنات عديدة الخلايا؟

# أولًا: نشأة المركبات العضوية

ذكرنا في الفصل الأول، أنه عقب الانفجار الكوني الأعظم، تحولت:

الطاقة → كواركات وإليكترونات → ذرات الهيدروجين والهيليوم → ذرات باقى العناصر.

# وذكرنا أن أهم العناصر التي تشكلت:

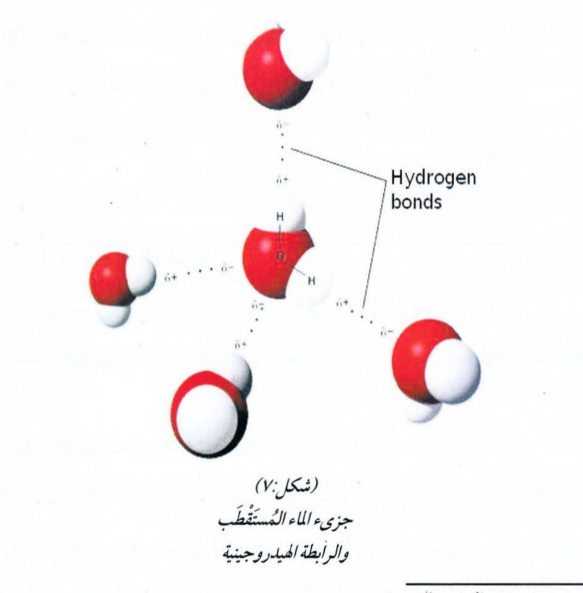
الكربون - الأوكسجين- النيتروجين -الفوسفور، بالإضافة إلى الهيدروجين والهيليوم.

وقد أدى اتحاد هذه العناصر إلى تكوُّن العشرات من المركبات الكيميائية. وقد تم العثور فى الغبار الكونى حولنا على أكثر من سبعين مركبًا هيدروكربونيًّا (مركبات عضوية تتكون من الغبار الكربون بالهيدروجين والأوكسجين بنسب محددة). ومن أهم المركبات التي تكونت كذلك الماء بأطواره الثلاثة: البخار، والسائل، والثلج.

### دور الماء في نشوء الحياة

تحوى أجسام كافة الكائنات الحية نسبة من الماء تتراوح بين ٧٠ و ٩٥ /(١).

ويتركب جزىء الماء من ذرتى هيدروجين وذرة أوكسجين O، ترتبط ببعضها بطريقة فريدة تسمح بوجود طرف سالب الشحنة وطرف آخر موجب الشحنة على سطح الجزىء، ويسمى الجزىء ذو القطبين الكهربائيين «جزىء مُستقطب». ويتبع ذلك انجذاب الطرف الموجب الشحنة في جزىء من الماء إلى الطرف السالب في جزىء آخر وتكوين رابطة كهروكيميائية بينها تُعرف بـ «الرابطة الهيدروجينية ـ Hydrogen bond» (شكل: ۷). وهذه البنية هي التي تمنح الماء خصائصه العجيبة التي تميزه عن غيره من المركبات الماثلة له كيميائيًا (۲).



<sup>(</sup>١) ﴿ وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٌّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].

<sup>(</sup>٢) غاز كبريت الهيدروجين  $H_2$  (ذرتا هيدروجين وذرة كبريت)، هو أقرب مركب كيميائي للهاء. وفي هذا المركب تتعادل الشحنتان السلبيتان للكبريت مع الشحنتين الموجبتين لذرتي الهيدروجين، فيصير المركب غير مستقطب (لا توجد على سطحه شحنات كهربائية) فلا تتجاذب جزيئاته، ويظل على حالة غازية (مسئولة عن الرائحة الكريهة للبيض الفاسد).

والرابطة الهيدروجينية مسئولة عن ثلاثة أمور حيوية في الخلية الحية:

- ١ المحافظة على الحالة السائلة للماء.
- ٢- وجود الأملاح الذائبة في الماء في حالة متأينة، أي تحمل شحنات كهربائية، وهذا أمر حيوى
   لقيام هذه الأملاح بوظائفها الحيوية.
  - ٣- قيام جزيئات المادة الحية (الدنا والرنا والبروتينات) بوظائفها.
    - لذلك أصبح جزىء الماء مركبًا لا غنى عنه في الخلية الحية.

## ثانيًا: نشأة جزيئات الحياة: الدنا. الرنا. البروتينات

بالرغم من اختلاف النظريات التى تفسر نشأة الأرض، لكن تتفق جميعها على أن ولادة الأرض قبل حوالى ٦, ٤ مليار عام لم تكن ولادة سهلة يسيرة. ففى إثر نشأة الأرض ككوكب مستقل يدور حول الشمس ولغياب غلاف جوى حولها يحميها، سادت الأرض أربع ظواهر قاسية استمرت ملايين السنين:

- سقوط النيازك والشهب على سطحها بغزارة كبيرة.
- تَجَمُّد الكثير من الموادعلي سطحها، بعد أن كان كل شيء في حالة غازية.
  - غياب الأوكسجين، ثم توفُّر الأوكسجين في جو الأرض.
    - تَعَرُّض الأرض لنوعين من الأشعة:
- ١- الأشعة ذات الموجات القصيرة (كالأشعة فوق البنفسجية \_ Ultraviolet rays)،
   التي تُكسِّر الجزيئات الكبيرة وتزيد من فاعليتها الكيميائية.
- ۲- الأشعة ذات الموجات الطويلة (كالأشعة تحت الحمراء ـ Infrared rays) بها لها من تأثير حرارى، وقد قامت هذه الأشعة بتسخين ما عُرف بـ «الحساء البدئي ـ Primordial soup» (ماء المحيطات والبحيرات الغنى بالمواد الأولية العضوية وغير العضوية) مما سَهَل حدوث التفاعلات الكيميائية.

وبتأثير هذين النوعين من الأشعة حدثت آلاف من التفاعلات الكيميائية التي أدت إلى تكوين العديد من المركبات، منها: القواعد النيتروجينية وسكر الريبوز.

ثم ارتبطت جزيئات سكر الريبوز من أحد طرفيها بالقواعد النيتروجينية، وارتبط الطرف الآخر بمجموعات الفوسفات (التي أذابتها الأمطار الحمضية من الصخور) فتكوَّن جزيء النكلوتيد فيها بينها على هيئة سلاسل النكلوتيد فيها بينها على هيئة سلاسل من الأحماض النووية (جزىء الرنا RNA ثم الدنا DNA).

كذلك أدت الأشعة السابقة، مع الشرارات الكهربائية، إلى تشكيل عدد من الأحماض الأمينية، ثم قام الرنا RNA بدور هام فى ربط هذه الأحماض الأمينية ببعضها فتشكلت البروتينات.

مما سبق يمكن القول إن إعداد المسرح لنشوء الحياة على سطح الأرض قد احتاج من الناحية البيولوجية لوجود وتضافر ستة عناصر:

- ١ جزىء الماء المستقطَب كهربائيًّا (طرف سالب وآخر موجب الشحنة).
- ۲- عنصر الكربون ذو الروابط الكيميائية الأربع اللينة، والتي تسمح باتحاده مع ذرات الأوكسجين والهيدروجين والنيتروجين وذرات الكربون الأخرى، مما سمح بتكوين مركبات عضوية ذات جزيئات كبيرة (polymers).
  - ٣- مجموعة الفوسفات اللازمة لتكوين جزيئات النكلوتيد.
- ٤- المركبات العضوية الأخرى المكونة للحساء البدئي، وخاصة الفورمالدهيد، وحمض السياندريك، وهي مركبات لازمة لتكون المادة الحية.
- ٥- مصدر الطاقة، متمثلًا في الأشعة فوق البنفسجية وتحت الحمراء والشرارات الكهربائية.
- ٦- الجو الفقير في الأوكسجين الذي ساد عندما بدأت الحياة، مما سمح باستقرار الجزيئات العضوية الجديدة وعدم تأكسدها.

ونُذَكِّر بها ورد تحت عنوان «الإعجاز من خلال الأرقام»؛ من أن إمكانية تكوين الجزيئات العضوية الكبيرة من هذه المكونات الأولية بالصدفة تصل إلى حد الاستحالة. وهل مجرد تكوين

<sup>(</sup>۱) عند مقارنة الروابط الكيميائية بين ذرات عنصر الكربون بالروابط بين ذرات أشبه العناصر به وهو السيليكون، نجد أن ذرات السيليكون تتحد فيها بينها بروابط قوية لا تسمح باتحاده مع عناصر أخرى لتكوين مركبات ذات جزيئات كبرة.

هذه الجزيئات واجتماعها كافٍ لأن تتشكل الخلية، وأن تدب فيها الحياة؟! وسنطرح هاتين القضيتين بالتفصيل فيها تبقى من هذا الفصل، و في الفصل القادم.

# ثالثًا: نشأة الخلية الحية

بدأت الحياة منذ حوالى ٣,٧ بليون سنة \_ على الأرجح \_ فى أعماق المحيطات، حيث أكتشفت مؤخرًا كائنات دقيقة تُشبه أسلاف البكتيريا الحالية. وربها بدأت الحياة على سطح الأرض بجوار المحيطات فى جو مختزِل غنى بالهيدروجين وخالٍ من الأوكسجين، إذ إن وجود الأوكسجين يؤكسد المركبات المُخَلَقة أولًا بأول فلا يسمح بتكوين الجزيئات العضوية الكيرة.

إن الخطوة المهمة في نشأة الحياة، في شكلها الحالى، تتمثل في الحصول على جزىء قابل للتوالد الذاتي، الذي هو جزىء الدنا \_ DNA.

لكن الأمر ليس بهذه البساطة. فالدنا DNA جزىء بالغ التعقيد، ويحتاج لكى يؤدى عمله (كشفرة وراثية) إلى مساعدة الإنزيات (بروتينات). وهذا يقودنا إلى موقف شبيه بموقف البيضة والدجاجة، أيها أولا؛ لكى نحصل على بروتينات يجب أن يكون لدينا أولًا دنا يُشَفِّر لبنائها، ولكن لكى يؤدى الدنا عمله يجب أن يكون لدينا أولًا بروتينات (الإنزيات). وقد وضع الباحثون المهتمون بأصل الحياة عددًا من النظريات للخروج من هذا المأزق (١).

<sup>(</sup>۱) من أرجح السيناريوهات التى طُرحت، هو تراص النكلوتيدات على سطح بلورات الصلصال بفعل الشحنات الكهربائية، ثم اتصالها ببعضها لتكوين جزىء الرنا. ولبلوزات الصلصال دور آخر فى نشأة الحياة، فالمركبات الكربونية حديثة التكون كان يتم امتصاصها على سطح الصلصال (خاصية الامتزاز ـ adsorption)، مما يسمح باستمرار التفاعل فى اتجاه تكوين مركبات جديدة، ولا يصبح التفاعل عكسيًّا.

ويشبه الرنا في هذه المرحلة الفيروسات من ناحية تكوّنه من تتابع النكلوتيدات، وإن كان يختلف عنها في عدم احتياجه إلى الخلية الحية التي يتكاثر الفيروس عن طريقها، لذلك أطلقت عليه النظرية اسم أشباه الفيروسات (الفيروسويد\_Virosoid)، وللحصول على الطاقة اللازمة لتكاثره قام جزىء الرنا بتحليل المواد العضوية الموجودة في الحساء المحيط به. كذلك كونت بعض الفيروسويدات حولها غشاء لتختزن فيه المواد الغذائية، فنشأت بذلك أول بروكاريوتات (كائنات وحيدة الخلية وبدائية النواة) على الأرض (المرحلة الأولى في خلق الخلية).

بعد ذلك تكونت الخلايا «اليوكاريوتية ـ Eucaryotes» (ذوات النواة) منذ حوالى ٢,٧ بليون سنة (شكل: ١). والسيناريو الأرجح لتكون هذه الخلايا أن تكون قد انبثقت من اتحاد أنواع مختلفة من البروكاريوتات، وذلك تبعًا لنظرية التعايش الداخلي (Endosymbiotic theory)، التي توصلت إليها عالمة البيولوجيا الأمريكية لين مارجوليس Lynn Margwlis، عام ١٩٦٧.

وتبعًا لهذا التصور، قامت بعض الخلايا البروكاريوتية اللاهوائية بالتهام الخلايا البروكاريوتية التي اكتسبت القدرة على=

# ومع تباين نظريات نشأة الحياة فقد اتفقت جميعها على أن الحياة قد استقرت على سطح الأرض بعد أن اكتمل تكوين:

١- جزيئات الحياة: الرنا RNA - الدنا DNA - البروتينات.

٢- آلية تخليق الغذاء بالتمثيل الضوئي باستخدام الأصباغ، في الخلايا النباتية.

٣- آلية الحصول على الطاقة من الغذاء عن طريق الميتوكوندريا، في الخلايا الحيوانية.

## المرحلة الأولى في نشأة الخلية:

كانت أول الكائنات الحية التي عاشت على الأرض كائنات أولية من خلية واحدة بدائية النواة، وتُعرف بـ«البروكاريوتات ـ Prokaryotes» (١)، وكان ذلك منذ حوالي ٧, ٧ بليون سنة.

= التمثيل الضوئى، فأصبحت بداخلها بمثابة الكلوروبلاستات الموجودة بالخلايا النباتية. كذلك قامت بعض الخلايا اللاهوائية الأخرى بالتهام خلايا هوائية أصبحت بداخلها بمثابة الميتوكوندريا الموجودة بالخلايا الحيوانية. وبذلك اكتسبت الخلايا اللاهوائية القدرة على التعامل مع الأوكسجين السام بالنسبة إليها. وفي نفس الوقت وجدت الخلايا الملتهكمة الحماية والغذاء داخل الخلايا التي التهمتها، أي أن الفائدة متبادلة، لذلك سُميت النظرية بنظرية التعايش الداخلي.

كذلك جُمعت المادة الوراثية (الدنا ـ DNA) لبعض هذه البروكاريوتات داخل نواة واحدة من أجل تنظيم انقسام الخلية، باستثناء المادة الوراثية للميتوكوندريا والكلوروبلاست فقد بقيت خارج النواة.

وبذلك تَحَوَّل عدد من البروكاريوتات إلى خلية واحدة من حقيقيات النواة (يوكاريوتات). وهذه هي (المرحلة الثانية في خلق الخلية).

يرى المهتمون بدراسة نشأة الحياة أن الأرجح أن الكائنات الحية المبكرة ظلت تستخدم الرنا كشفرة وراثية فى كروموسومات خلاياها لفترة بلغت حوالى ٥٠٠ مليون عام (تُسمى كائنات هذه الفترة عالم الرنا الملامات المنالم بدأ فى الاندثار بسبب هشاشة جزيئات الرنا، وترك لنا بعض الجسيمات التى تحتوى على الرنا، وتُعتبر بمثابة العلامات الدالة على سيادة الرنا فى هذه الحقبة القديمة، ومن هذه العلامات الريبوسومات الموجودة فى خلايا أجسادنا.

أعقب ذلك حدوث تعديلات في جزىء الرنا، فقد تم نزع ذرة أوكسجين من جزىء الرنا (والتي تجعله غير مستقر) مما سمح بتكون جزىء الدنا DNA - وهو أكثر ثباتًا من جزىء الرنا - الذى يتكون من سلاسل مزدوجة أطول كثيرًا (تصل إلى ملايين النكلوتيدات)، ويستطيع تخزين المعلومات بشكل أكثر إحكامًا وأكثر تحررًا من الأخطاء، كما أنه أقدر على التناسخ نظرًا لازدواجه.

ومن الدنا نشأت كروموسومات الخلية التي تحمل النمط الجيني لمعظم الكائنات الحالية (عالم الدنا DNA World). وتجدر الإشارة إلى أن عمر أقدم حفريات لبكتريا تتألف مادتها الوراثية من الدنا DNA هو V, V مليار عام.

(۱) الكلمة اليونانية المقابلة لبذرة حبة الجوزهي «كاريون ـ Karyon»؛ لذا فالخلايا ذوات النوى تُسمى «حقيقية النوى أو خلايا يوكاريوتية ـ Eukaryotes». أما الخلايا التي لا نواة لها فتسمى «بدائيات النوى أو سابقة لذوات النوى أو خلايا بروكاريوتية ـ Prokaryotes». وحتى الربع الأخير من القرن العشرين كان العلماء يعتقدون أن النوع الوحيد من الكائنات وحيدة الخلية وبدائية النوى (بروكاريوتات) هو البكتريا.=

117

## المرحلة الثانية في نشأة الخلية

من الخلايا بدائية النواة تكونت الخلايا ذوات النواة (اليوكاريوتات Eukaryotes)، وأصبحت الوحدة البنائية لجميع النباتات والحيوانات (مع استثناءات قليلة مثل كرات الدم الحمراء، فهي خلايا عديمة النواة).

ويرجع عمر أقدم حفريات الكائنات اليوكاريوتية إلى ١٤٠٠ مليون سنة، وكانت لنوع من الطحالب. أما الأبحاث الكيميائية فقد عادت بعمر اليوكاريوتات إلى حوالى ٢٧٠٠ مليون سنة.

وفي منتصف السبعينيات، بينها كان «د. كارل ويز \_ Carl woese»، وفريقه البحثي بجامعة ألينويز بالولايات المتحدة يعملون في تحديد تتابع القواعد في الرنا والدنا (الشفرة الوراثية = الجينوم) في البروكاريوتات، فوجئوا بأن المجموعة التي تُعرف باسم «البكتريا القديمة \_ Archaebacteria» تختلف إلى حد بعيد عن باقى أنواع البكتريا. فهذه البروكاريوتات بها بعض الجينات التي تشبه جينات البكتريا، وبها أيضًا بعض الجينات التي تشبه جينات الخلايا ذوات النوى (اليوكاريوتات)، ومنها خلايا الإنسان، كها تتفرد بجينات أخرى خاصة بها. كذلك ثبت أن بنيتها الكيميائية وكذلك شبئل الأيض (الميتابوليزم) الخاصة بها لا تشبه البكتريا، لكنها أقرب إلى الخلايا ذوات النوى. بذلك ثبت أن البكتريا القديمة التي كانت تصنف كنوع من البكتريا، إنها هي مجموعة من البروكاريوتات تختلف بذلك ثبت أن البكتريا، بالرغم من أنها تشبهها تحت الميكروسكوب، وأطلق عليها العلماء اسم «آركيا \_ Archaea». أي أن الخلايا تنقسم إلى خلايا يوكاريوتية (ذات نواة) وخلايا بروكاريوتية (عديمة النواة)، وتنقسم الأخبرة إلى البكتريا والآركيا.

والآركيا منها عدة أنواع تتفق في أنها تتحمل الظروف البيئية الصعبة التي تشبه الظروف السائدة عند نشأة الأرض، وأهم هذه الأنواع:

الآركيا المنتجة للميثان Methanogenes، وهي كاثنات لاهوائية، نشأت قبل أن ترتفع نسبة الأوكسجين في جو
 الأرض، وتحيا الآن في الجهاز الهضمي للحيوانات وفي أعماق المحيطات.

- ٢- الأركيا المحبة للملح Extreme halophiles، وتحيا في تركيزات الملح العالية كما في البحر الميت.

٣- الآركيا المحبة للحرارة Extreme Thermophiles، وتحيا في فتحات البراكين تحت الماء، وتتحمل ضغوطًا تصل إلى
 ٢٥٠ مرة الضغط الجوى.

وعند دراسة التاريخ التطوري للكائنات الحية، ثبت أن البكتريا والآركيا لها أصل واحد «سلف مشترك». كذلك ثبت أن السلف المشترك للخلايا ذوات النوى (خلايا جميع الكائنات الحية الأخرى) متفرع من الآركيا وليس من البكتريا، حتى قيل أن الآركيا تشبهنا كبشر أكثر مما تشبه البكتريا!!.

ويعتقد الباحثون أن أقدم الكائنات وحيدة الحلية، والتي تعتبر أصل الحياة هي إما الأركيا أو البكتريا الزرقاء (السيانوبكتريا).

السيانوبكتريا ـ Cyanobacteria (البكتريا زرقاء اللون): وُجدت حفرياتها فى أستراليا، وتعود إلى ٣٥٠٠ مليون سنة، وما زالت تحيا معنا حتى الآن. وتعرف أيضًا باسم الطحالب الخضراء المزرقة ـ Blue Green Algae» إذ تحتوى على صبغة زرقاء بالإضافة إلى الكلوروفيل الأخضر.

وقد كان للسيانوبكتريا دور كبير فى رفع نسبة الأوكسجين فى جو الأرض من ١٪ عند نشأة الأرض إلى ٢١٪ وذلك عن طريق التمثيل الضوئى على مدى ٢٠٠٠ مليون سنة، إذ إنها تحوى الأصباغ ذات القدرة على امتصاص طاقة الشمس، والقيام بعملية «التمثيل الضوئى ـ photosynthesis».

رابعًا: نشأة الكائنات الحية متعددة الخلايا<sup>(١)</sup> Multicellular organisms

بدأ ظهور هذه الكائنات منذ حوالى ٨٠٠ مليون سنة، وتتراوح أعداد خلاياها من العشرات في الكائن الواحد إلى مائة ألف مليار (١٠ ١٠) خلية في الإنسان ومائة مليون مليار (١٠ ١٠) في الحوت الكبير، وتعمل كل هذه الخلايا في تناسق وتناغم لمصلحة هذا الكائن الواحد.

وقد استمرت هذه الكائنات الحيوانية على هيئة بسيطة ذات أنسجة طرية فقط (كالإسفنج) نحو ٢٥٠ مليون سنة، قبل أن تتكون لها أجزاء صلبة يمكن أن تترك حفريات (كالأصداف والهياكل العظمية).

ثم حدث ما يُعرف بـ «الانفجار الأحيائي الكبير ـ Biological Big Bang» في العصر الكمبرى (٢)، منذ حوالى ٥٤٠ مليون سنة، وفيه ظهرت معظم الكائنات الحيوانية المعروفة لنا اليوم في فترة ٥--١٠ مليون سنة، وهي فترة قصيرة جدًّا (مثل طرفة العين) بمقياس التاريخ التطوري. ومن العجيب أن ٩٠٪ من الكائنات التي ظهرت في العصر الكمبري قد انقرضت ولم يعد لها وجود على سطح الأرض.

وتبدأ الكائنات الحيوانية متعددة الخلايا حياتها كخلية واحدة (بويضة مخصبة بحيوان منوى)، وإذا قَارنًا تكون هذه الكائنات بتكاثر الكائنات وحيدة الخلية، نجد في كليها أن الخلية الواحدة تنقسم إلى اثنتين، ثم تنقسم الخليتان إلى أربع خلايا، وتنقسم الأربع إلى ثمان، وتزيد الأعداد في تضاعف متتالي إلى ١٦ ثم ٣٢، و٢٠... وبعد ٢٠ تضاعفًا فقط يزيد عدد الخلايا عن التريليون! وفي حالة الكائنات وحيدة الخلية تنفصل كل خلية جديدة من هذه الأعداد الهائلة مُكونة كائنًا قائمًا بذاته.

أما في الكائنات عديدة الخلايا، فتبقى الخلايا الناتجة عن الانقسامات المتتالية متصلة، وتتخصص كل مجموعة منها للقيام بوظيفة معينة للكائن. وقد تَطَلَّب ذلك نشأة عدد من الظواهر البيولوجية شديدة التعقيد، التي لولا ظهورها لما وصلت الحياة على الأرض إلى الشكل الذي نعهده الآن<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) تشمل النباتات والحيوانات والطخالب والبروتستا والمونيرا.

<sup>(</sup>٢) يُسمى بالعصر الكمبري نسبة إلى مرتفعات كمبرى في ويلز بإنجلترا، حيث وُجدت أول حفريات هذا العصر.

<sup>(</sup>٣) من أهم هذه الظواهر البيولوجية:

أولًا: استحداث نظام مثالى لإنتاج الغذاء والطاقة داخل الخلية (التمثيل الضوئى فى النباتات والميتوكوندريا فى الحيوانات)، وذلك بدلًا من الحصول على الطاقة من التحليل الكيميائى المباشر لمواد موجودة فى الوسط المحيط، وقد تتوفر هذه المواد أو لا تتوفر =

# نظريات نشأة الحياة

إذا عدنا إلى القرن التاسع عشر، نجد أن دارون لم يكتب شيئًا ذا بال عن أصل الحياة، ولم يطرح تفسيرًا بيولوجيًّا لها. بل أقر أنه لا يتصور أن الحياة قد ظهرت في الخلية تلقائيًّا، ولا بد لبداية الحياة من خالق (السيرة الذاتية بقلم دارون). وتظل نظرية دارون في أصل الأنواع ناقصة نقصًا شديدًا، فكيف نقبل تفسيرًا ماديًّا لتعدد الكائنات دون تفسير مادي لأصل الحياة؟! لذلك حاول التطوريون تطبيق نظرية دارون في التطور على نشأة الخلية الحية الأولى، ويلجئون في

- · أجهزة جسم الكائن الحي العضوية بعضها ببعض.
  - حسم الكائن الحي وبيئته المحيطة به.
- الجانب العضوى والجانب النفسي التربوي للكائن الواحد!.

١ - استبعاد الأفراد الهَرِمَة أو التي ظهرت فيها طفرة ضارة.

ثانيًا: استحداث آلية التكاثر الجنسى وسيادته على التكاثر اللاجنسى، لما يحققه الأول من محافظة أفضل على النوع، وذلك نتيجة لاختلاط المادة الوراثية من الأب والأم، وإذا أدى هذا الاختلاط إلى نتاج أسوأ فها يلبث هذا النتاج أن سد.

ثالثًا: عند الانتقال من وحيدات الخلية إلى عديدات الخلايا نشأت ظاهرة تخصص كل مجموعة من خلايا الجسم ف أداء وظيفة معينة، كأن تصبح بعضها خلايا عصبية وبعضها خلايا عضلية وبعضها خلايا دموية، وهكذا. وبذلك ظهرت أجهزة متخصصة لأداء كل وظيفة بشكل أفضل للكائن الحي.

وبالرغم من ذلك تحتفظ كل خلية في الجسم بالنمط الجيني الكامل للكائن الحي، والدليل على ذلك إمكانية استنساخ كائن حي كامل من خلية جلدية مثلاً.

رابعًا: ابتداع وتطوير نظام «الاتصال العصبى الكيميائي ـ neuro - chemical transmitter system»، الذي يُعتبر نظامًا بديع التناسق للربط بين:

خامسًا: تطوير الجهاز المناعى إلى درجة مذهلة، حتى إن خلايا الجهاز المناعى تخصصت على نحو يفوق تخصص أى خلايا أخرى فى الجسم. وتتخاطب هذه الجلايا فيها بينها وتبصر كل واحدة منها الأخرى! بل وتتعرف على الأجسام والجلايا التي لا تنتمى إلى نفس الكائن ـ self ـ non. ويتم هذا التخاطب والإبصار والتَعَرُّف بواسطة أعضاء متخصصة جدًّا تعرف بـ «المستقبلات ـ Receptors». كما تحتفظ خلايا الجهاز المناعى بمعلوماتها فى ذاكرة أعضاء متخصصة بعدف بـ «المداكرة الخلوية ـ Cellular memory»، وهى أكثر حِدَّة وأكثر تخصصًا من ذاكرة الدماغ (Brain memory).

سادسًا: استحداث ظاهرة الموت، حيث كانت الكائنات الأولية تتكاثر بالانقسام المتتالى إلى ما لا نهاية، ولا تعرف الموت إلا إذا أصابها عامل مميت من البيئة المحيطة. لقد كان نشوء الموت حتميًا للحفاظ على الكائنات عديدة الخلايا، بل وعلى الحياة على كوكب الأرض ككل! وذلك لما يحققه من:

٢- إفساح المكان لأفراد جدد، فلو أتيح البقاء لكل الأفراد التي تكونها أنثى واحدة من حيوان نجم البحر مثلًا (من الرخويات)، فإن نجوم البحر الناشئة ستملأ المحيط الأطلسي بكامله بعد سبعين عامًا!

٣- إعادة تدوير \_ Recycling مواد الطبيعة التي تتألف من عدد ثابت من الجسيات تحت الذرية لسد حاجة الكائنات
 الجديدة، فقد تحدد عدد الكواركات والإليكترونات منذ الثانية الأولى من الانفجار الكوني الأعظم!

٤ يتم تكوين الكثير من أعضاء الجسم عن طريق موت بعض الخلايا، كما يحدث من احتفاء الأغشية الجلدية بين أصابع
 الجنين لتشكيل هذه الأصابع.

ذلك إلى مفاهيم فضفاضة كالصدفة Chance والضرورة Necessity، ويعتبرونها قادرة على تفسير نشأة الحياة. وتدورتفسيراتهم حول خمس آليات:

## أولا: التولد التلقائي Sponataneous Generation

ظل العلماء لقرون طويلة يعتقدون أن كائنات حية صغيرة يمكن أن تنشأ تلقائيًّا من المواد العضوية (مثل القاذورات واللحم المتعفن)، حتى ساد لدى العامة القول بأن «دود المش منه فيه». ولم يتبدل هذا الفهم إلا على يدى «لويس باستير ــ Louis Pasteur» (١) في القرن التاسع عشر، إذ أثبت أن هذه الديدان ليست إلا يرقات ذباب وضع بيضة على هذه المواد العضوية.

# ثانيًا: النشأة على مراحل + الصدفة

عندما أدرك العلماء التعقيد المذهل للخلية لجأ الدراونة إلى تقسيم المشكلة إلى مراحل، أملًا في أن يجدوا حلًّا لكل مرحلة على حدة. فطرح العالم الروسى «ألكسندر أوبارين ـ Alexander في أن يجدوا حلًّا لكل مرحلة على حدة . فطرح العالم الروسى «ألكسندر أوبارين ـ 197٤) فرضية نشأة الخلايا الحية تدريجيًّا من المادة غير الحية عبر عدد من التفاعلات الكيميائية، بدأت بتكوين مركبات عضوية بسيطة من الغازات التي كانت موجودة في جو الأرض، وذلك تحت تأثير الطاقة الشمسية وطاقة البرق. ثم تراصت هذه المركبات وتفاعلت فيما بينها لتنتج مركبات أعقد وأعقد حتى تشكلت البروتينات التي كونت الخلية الحية.

وعندما تمكن ستانلي ميلر في تجربته الشهيرة عام ١٩٥٣ من الحصول على بضعة أحماض أمينية، رأى الدراونة في ذلك إثبات لفرضية العالم الروسى أوبارين. وقبل انقضاء القرن العشرين أثبت العلماء المعاصرين خطأ هذه الاستنتاجات (٣).

# من الهواء إلى الماء

ثم انتقلت محاولات «تقسيم المشكلة» من الهواء إلى الماء!، فطرح الدراونة فرضية اشتهرت باسم «الحساء البدئي ـ Primordial Soup». وترى هذه الفرضية أن مياه المحيطات كانت

117

<sup>(</sup>١) Louis Pasteur)، العالم الفرنسي الشهير، أحد ثلاثة يرجع إليهم الفضل في تأسيس «علم الكائنات الدقيقة ـ Microbiology»، أسهمت أبحاثه في التوصل إلى أسباب الكثير من الأمراض وطرق الوقاية منها.

<sup>(</sup>٢) Alexander Oparin (١٩٨٠ - ١٨٩٨) أستاذ الكيمياء الحيوية بجامعة موسكو، وعضو الأكاديمية الروسية للعلوم.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفصل السادس، تفاصيل تجربة ستانلي ميلر وتحليل نتائجهاً.

مشبعة بالجزيئات العضوية (كالأحماض الأمينية والأحماض النووية والكربوهيدرات...) وغنية ببعض الأملاح وأهمها الفوسفات. ومن خلال بلايين التفاعلات الكيميائية العشوائية بين هذه المركبات على مدى ملايين السنين تكونت المادة الحية.

وبالرغم مما تبدو عليه فرضية الحساء البدئي من وجاهة، فقد فَنَدَ العلماء هذه الفرضية. فها هو الجيولوجي جيم بروكس يؤكد في كتابه Origin of life (عام ١٩٨٥)، أن طبقات الأرض المتشكلة من تَرَسُّباتِ مياه المحيطات في العصر ما قبل الكمبري (فترة الإعداد لظهور الحياة) كانت فقيرة في عنصر النيتروجين (١) الذي هو مُكوِّن أساسي في الأحماض الأمينية والبروتينات، ومن ثَمَّ فهذا الحساء البدئي لا وجود له إلا في عقول من يتحدثون عنه!

وإذا وضعنا فى الاعتبار أن الفترة المتاحة بين تَبَرُّد الأرض بعد نشأتها وبين ظهور أول حفريات الكائنات الحية تبلغ حوالى مائة مليون سنة، فهل هذا الوقت كافٍ للصدفة لتُكوِّن البروتينات التى ستتكون منها الخلية الحية؟(٢)

سبق أن أجبنا عن هذا السؤال، وبينا استحالة تكون جزىء بروتين واحد بالصدفة (الهيموجلوبين) خلال عمر الكون كله، فها أدراك بـ ٣٠٠-٥٠٠ جزىء بروتيني تحتاجها الخلية الحية؟!

لقد أصبح من يتمسك بمنظور العشوائية والصدفة فى تفسير نشأة الحياة لا يُثبت إلا جهله الشديد بقوانين الصدفة وأيضًا بعلم البيولوجيا. لذلك فإن معظم العلماء الماديين المهتمين بأصل الحياة (منذ ستينيات القرن العشرين) يرفضون منظور الصدفة، وإن كان عوام البيولوجيين ما زالوا يعتقدون أننا لو تركنا الأحماض الأمينية معًا لعدة ملايين من السنين فستبزغ الحياة!!

<sup>(</sup>۱) لم يتجاوز مستواه ۱۵،۰٫۰٪.

<sup>(</sup>٢) لأحظ أن تَكُون جزى، البروتين يحتاج إلى:

<sup>•</sup> وجود الأحماض الأمينية المناسبة من النمط اليسارى ـ I.est Handed.

<sup>•</sup> تراص هذه الأحماض الأمينية بالترتيب المطلوب (كالحروف داخل الجملة).

<sup>•</sup> تكون الروابط بين هذه الأحماض الأمينية.

<sup>•</sup> التفاف السلسلة الببنيدية المتكونة لتأخذ هيئة شديدة التعقيد، و تُعرف بالبناء الثانوي.

<sup>•</sup> تَجَمُّع السلاسل ذات البناء الثَّانوي فيها يُعرف بالبنية الرباعية لجزىء البروتين، وذلك حتى يصبح قادرًا على القيام بوظائفه.

## ثالثًا: التنظيم الذاتي والقابلية الكيميائية

لتجاوز القول بالعشوائية والصدفة، يجاول أنصار هذه المدرسة تعميم فكرة التجاذب بين العناصر والمركبات غير العضوية (كما يحدث بين الصوديوم والكلورين لتكوين بلورات ملح الطعام) على المركبات العضوية. فافترضوا وجود قابلية كيميائية للأحماض الأمينية لأن تتجمع لتكوين الأحماض النووية (الدنا لتكوين البروتينات، وكذلك للقواعد النيتروجينية لأن تتجمع لتكوين الأحماض النووية (الدنا والرنا).

ومن أشهر العلماء الذين تبنوا هذه الفرضية «دين كينيون ـ Dean Kenyon» لكنه عاد وتبرأ منها كما سبق وتبرأ من مفهوم الصدفة والعشوائية. ويحدثنا كينيون عن سبب رفضه لفرضية القابلية الكيميائية فيقول:

يقف دور القابلية الكيميائية في نشأة سلسلتي جزىء الدنا عند تقابل القواعد النيتر وجينية (A) مع (C) مع (G) (شكل: ٣). أما تتابع هذه القواعد في السلسلة الواحدة (وهو المسئول عن المعلومات في الشفرة الوراثية) فلا دور للقابلية الكيميائية فيه، إذ إن القابلية الكيميائية ستنتج نمطًا تكراريًّا يشبه بلورات ملح الطعام (كلوريد الصوديوم).

نعم، سنحصل على تكرار لبعض القواعد النيتروجينية، مثل T-A-T-A-T- ف السلسلة الواحدة من جزىء الدنا، ولا شك أن هذا التكرار لا يحمل أى شفرة وراثية. ويشبه ذلك تمامًا أن تجد كتابًا مكتوب فى كل صفحاته تكرار لحرفى (م) و(ن) مثلًا. ويشبه ذلك أيضًا السهولة التى يجدها الطفل (عند بداية تعلمه الكلام) فى أن يربط بين حرفى (م) و (أ) فنجده يكرر كلمة ماما، وهكذا.

#### المعلومات هي عدم الانتظام في التكرار

فى اللغة، يتطلب الحصول على معانى وضع حروفٍ مختلفة بجوار بعضها البعض لتكوين الكلمات والجمل، مع مراعاة لقواعد النحو والصرف، إذًا يتطلب الحصول على معانى عدم الانتظام فى التكرار مع مراعاة قواعد اللغة. وهذا هو الحال تمامًا فى الشفرة

<sup>(</sup>۱) Dean Kenyon أستاذ البيولوجيا بسان فرانسيسكو، كان من الدراونة المتحمسين، ثم أصبح من أكبر أنصار مفهوم التصميم الذكي. عرض قناعاته الجديدة في كتابه: Biochemical Predestination، الذي صدر عام ١٩٦٩.

الوراثية، فالحصول على المعلومات يتطلب «عدم الانتظام فى تكرار القواعد النيتروجينية ـ Irregularity in Sequencing» مع مراعاة القوانين.

محصلة الأمر أن «التكرار البسيط ـ Simple Order» لا يحمل معلومات، لكن التركيب Complexity هو الذي يحمل المعلومات. والمقصود بالتركيب هنا هو:

التنوع التنوع Irregularity المخالفة Unpredictability

وإذا كانت قوانين الطبيعة تتعامل مع الظواهر التي تتسم بالانتظام (Regularity) والتكرار (Repetitive)، مثل الجاذبية والحركة، فإن ذلك يعنى أن قوانين الطبيعة لن تستطيع أن تُملى المعلومات التي تشترط عدم الانتظام وعدم التكرار كالشفرة الوراثية.

ويبقى العقل كمصدر وحيد للمعلومات، لا الصدفة ولا الانتخاب الطبيعي ولا القابلية الكيميائية ولا القوانين الطبيعية.

وإذا تأملنا بنية جزىء الدنا وجدنا عدة أنواع من الروابط الكيميائية تربط مختلف ذراته، إلا في موضع واحد لا تجد فيه روابط كيميائية، إنه بين القواعد النيتروجينية (الحروف) في السلسلة الواحدة (شكل: ٣). إن ذلك يسمح بأن تنتقل الحروف (القواعد) من موضع لآخر. إذًا ما الذي يحدد موضع كل منها؟ لا بد أنه شيء آخر من خارج هذه المنظومة، إنها ليست الكيمياء ولا الفيزياء، إنه الذكاء.

كذلك أعلن دين كينيون أنه لا يستطيع أن يتصور إمكانية تراص مئات من الأحماض الأمينية بشكل تلقائى؛ لتكوين جزيئات البروتين دون وجود خطة محددة لذلك في الشفرة الوراثية، تلك الخطة التي تحتاج بشكل قاطع لعقل ذكى.

رابعًا: التنظيم الذاتي والفوضي الخِلاقة (Creative Chaos)

كيف استقر النظام في الكون بعد حدوث الانفجار الكوني الأعظم؟

<sup>(</sup>۱) تعنى كلمة كورموس التى أُطلقت على الكون فى اليونانية القديمة الترتيب والانتظام. أما نقيضتها فهى كيوس Chaos، التى تعنى الفوضى وغيبة الترتيب والانتظام.

كيف تم ترتيب القواعد النيتروجينية في الدنا لتحمل معلومات الشفرة الوراثية؟ كيف انتظمت الأحماض الأمينية لتُكوِّن البروتينات؟

كيف تعلمت مملكة النحل بناء خلاياها؟ وكيف تعلمت مملكة النمل حفر أنفاقها وتبادل الرسائل فيها بينها؟

للإجابة على هذه التساؤلات لجأ العلم المادى إلى أسلوب اتبعه كثيرًا عند دراسة مثل هذه الظواهر، وهو أن يطلق على الظاهرة اسمًا ينشغل به الناس عن البحث عن التفسير الحقيقى للظاهرة. وقد لجأ الدراونة هذه المرة إلى اصطلاح «الفوضى الخلاقة»، ويُقصد بها انبثاق النظام من الفوضى. وعَرَّ فوها بأنها العملية التي تُزيد بواسطتها أي منظومة من درجة انتظامها، وذلك بدون تدخل أي عامل من خارجها ولا قيادة مركزية من داخلها.

#### من بيكاسو إلى بوش

ويستشهد المؤمنون بالفوضى الخلاقة بقول للفنان الكبير بيكاسو: «كما أنك لا تستطيع أن تصنع طبقًا من العجة دون أن تكسر بعضًا من البيض، فإنك لا تستطيع أن تقدم فنًا دون أن يسبق ذلك هياج وعدم استقرار». لقد تجاهل هؤلاء أن هناك عقلًا ينظم عملية صناعة العجة كما ينظم إبداع الفنان، ألا يحتاج إبداع الكون والحياة إلى مثل هذا العقل؟!.

وأثناء الحرب العراقية، استخدم الرئيس الأمريكي جورج بوش اصطلاح الفوضي الخلاقة ليبشرنا بأن ما سببته حربه من دمار شامل سيتمخض عنه مجتمع راق ديمقراطي مستقر. لو تجاوزنا عن كل ما في هذا الإدعاء من مغالطات، فهل سينشأ هذا المجتمع دون جهد وعرق وتضحيات العديد من أبناء العراق المخلصين؟

في هذين المثلين (بيكاسو، وبوش)، هناك تدخل في النظام من خارجه، هناك المُنَظِّم الفاعل.

إن أقصى ما يمكن أن تقدمه الفوضى الخلاقة (إذا سلمنا بها جدلًا) هو إيجاد بعض «الانتظام ــ Order»، كأن ترسم الرياح خطوطًا على رمال الصحراء (وإن كان هذا لا يخلو من قوانين تنظمها). أما خروج «المنظومات ــ Systems» كبناء قصر من هذه الرمال، أو بناء البروتينات من الأحماض الأمينية وبناء الشفرة الوراثية من القواعد النيتروجينية فتعجز عنه بلا شك الفوضى الخلاقة.

## خامسًا: انتثار البذور Panspermia Theories

أراد بعض العمال أن يردموا حفرة، فكانوا يأخذون التراب من أرض مجاورة ويلقونه في حفرتهم، هل حلوا بذلك المشكلة، أم نقلوها إلى مكان آخر؟!

هكذا فَسَر بعض العلماء ظهور الحياة على كوكب الأرض! فقالوا: إن الفضاء الخارجى ملىء ببذور الحياة التى تبدأ في النمو عند الوصول إلى الكوكب المناسب. وادعى هؤلاء أن هذه البذور قد غزت الأرض محمولة على النيازك، متجاهلين أن الحرارة الهائلة والإشعاع الذى ستتعرض له هذه الكائنات الدقيقة كفيلة بالقضاء على جميع أشكال الحياة. لذلك قال آخرون: إن كائنات عاقلة من كواكب أخرى قد حملت معها هذه البكتريا داخل سفن الفضاء! وبعد ذلك بدأ التطور الدارويني!

ومن العجيب أن بعض كبار العلماء (ومنهم فرانسيس كريك مكتشف بنية الدنا والحاصل على جائزة نوبل) قد تبنوا هذا الرأى، ألَّا تراها كبوة عالِم؟

# معضلة البيضة والدجاجة.. أيهما أولًا ١٩

عرضنا فيها سبق الآليات التي طرحها الداروينيون لتفسير نشأة الحياة بالصدفة تبعًا للحاجة والضرورة، وقد فندنا هذه الآليات المتوهَمة وأظهرنا جوانب الخلل فيها. وفوق ذلك تتبقى معضلة البيضة والدجاجة تقف بصلابة في وجه تصورات الماديين في موضعين:

# أ - التطور الكيميائي Chemical Evolution مرفوض

يَدَّعى أنصار المداروينية الحديثة أن الانتخاب الطبيعى قام قبل نشأة الخلية الأولى باختيار الطفرات العشوائية الأفضل في ترتيب القواعد النيتروجينية لنحصل على جزىء الدنا بشكله المناسب لنشأة هذه الخلية، ويسمون ذلك بـ «التطور الكيميائي ـ Chemical Evolution»، وهذا القول مرفوض تمامًا.

فإذا كان للانتخاب الطبيعى دور فى تطور الكائنات الحية على المستوى البيولوجى (أى بعد ظهور هذه الكائنات إلى الوجود) فمن المستحيل أن يلعب دورًا على المستوى الكيميائى. ذلك أن الانتخاب الطبيعى يتطلب تكاثر الكائنات ليقوم باختيار الأفضل بينها ليمرر صفاتها الوراثية إلى أجيالها التالية، إذًا فحدوث الانتخاب الطبيعى يتطلب وجود الشفرة الوراثية، فكيف يكون له دور فى نشأة الخلية الحية؟!

لذلك فإن اصطلاح «الانتخاب الطبيعى قبل البيولوجى ـ Prebiological Natural لذلك فإن اصطلاح متضارب. إنها معضلة البيضة والفرخة، أيها أولًا: من أجل حدوث التطور الكيميائى للوصول إلى الشفرة الوراثية المناسبة لا بد من حدوث التكاثر، ومن أجل التكاثر لا بد من الشفرة الوراثية المناسبة!!

إن الأمر يشبه رجلًا سقط في حفرة، ومن أجل أن يخرج من الحفرة يحتاج لسلم. ماذا تقول في عقول قوم يقترحون أن يخرج الرجل من الحفرة ليحضر إليها السلم ليصعد عليه!!

# ب أيهما أسبق؛ البروتينات أم الدنا

وتُقابلنا معضلة «البيضة أم الدجاجة أيها أولًا» أيضًا عند مناقشة العلاقة بين الشفرة الوراثية (الدنا) والبروتينات، إنها واحدة من أكبر المشاكل التي تواجه المهتمين بأصل الحياة.

وتتلخص المعضلة هنا في أن الشفرة الوراثية (الدنا) تحتاج إلى الإنزيهات من أجل أن تقوم بعملها، وما الإنزيهات إلا بروتينات، أي أن الشفرة الوراثية تحتاج إلى البروتينات.

وفى الوقت نفسه، يحتاج بناء البروتينات إلى الشفرة الوراثية لتحديد تتابع الأحماض الأمينية التى تتكون منها وللربط بينها.

إذًا فالبروتينات لا تنشأ دون الدنا، والدنا لا يعمل إلا بالبروتينات. كيف ينشأ نظامان مختلفان بصفة مستقلة عشوائيًّا، بينها يحتاج كل منهما للآخر لوجوده ووظيفته!!.

من أجل التغلب على هذه المشكلة طرح العلماء العديد من التفسيرات المادية (١) التي لم تغير

177

<sup>(</sup>۱) ذكرنا في هامش ص ۱۱۲ أن من أشهر هذه التفسيرات «فرضية الرنا أولًا \_RNA First Hypothesis»، التي ترى أن الحياة بدأت بكائنات شفرتها الوراثية محمولة في الرنا RNA وهو حمض نووي مشابه للدنا؛ يحمل الشفرة الوراثية وينظم ترتيب الأحماض الأمينية في البروتينات، وفي نفس الوقت لا يحتاج لإنزيهات للقيام بعمله. بعد ذلك ظهر جزيء الدنا (كحامل للشفرة الوراثية في الكائنات الحية) نتيجة لالتفاف جزيئين من الرنا حول بعضهها. إن فرضية «الرنا أولًا» لم تحل مشكلة نشأة الحياة، فها زال الكثير من التساؤلات مطروح:

١ كيف تُكَوَّن الرنا RNA في البداية؟

٢ جزىء الرنا جزىء غير مستقر، فكيف صمد في جو الأرض العاصف في الأزمنة السحيقة؟

٣- إن أهم بنود الشفرة الوراثية هي وجود المعلومات، فمن أين جاءت المعلومات التي شُفَّرَت في الرنا؟

عتاج الرنا من أجل تكاثره إلى وجود جزىء رنا مشابه له بجواره، مرة أخرى عدنا إلى مشكلة الصدفة وعجزها، إذ
 أن احتال حدوث هذه الصدفة لن يتعدى ١×٢٠-٣٠.

٥ كيف تحول جزىء الرنا إلى جزىء الدنا، الذي اشتهر بأنه أقوى جزىء عرفته البيولوجيا. =

من جوهر المشكلة، فكلها يحتاج إلى وجود المعلومات التي لا تتيسر إلا عن طريق مصمم ذكى للحياة .

لقد تراوحت هذه الفرضيات الخمس التى قدمها العلماء الماديين لمحاولة تفسير ظهور الحياة عشوائيًّا بين ما هو مغرق في السذاجة، وبين ما ظاهره علمى وحقيقته غير ذلك. ومن ثم أصبح العلماء المنصفون لا يملكون في مواجهة سر الحياة إلا إرجاعه إلى قدرة الإله الحكيم الخالق (١).

#### القارئ الكريم...

رأينا في هذه الجولة البيولوجية أن نشأة الحياة (على المستوى البيولوجي) قد تطلبت نشأة المركبات العضوية من العناصر والمركبات غير العضوية، ثم نشأة الجزيئات العضوية الكبيرة التي تتكون منها المادة الحية (الرنا ـ الدنا ـ البروتينات)، تمهيدًا لظهور الخلية الحية. ثم تقدمت مسيرة الخلق من الخلايا بدائية النوى إلى الخلايا حقيقية النوى ثم إلى الكائنات عديدة الخلايا.

لقد كانت الحياة حتى العصر الكمبرى، في الأغلب، محدودة في المحيطات على عمق عشرات الأمتار، حيث تكون الأشعة فوق البنفسجية المدمرة للأحماض النووية (الرنا والدنا) قد تم امتصاصها، بينها يكون الضوء المرئى المطلوب للتمثيل الضوئى لا يزال واصلًا.

ثم أصبح سكن الحيوانات لليابسة ممكنًا عندما أصبحت كمية الأوزون كافية لوقاية سطح الأرض من الأشعة الضارة وعندما ارتفعت نسبة الأوكسجين في الغلاف الجوى، وقد كان ذلك نتيجة لعملية البناء الضوئى في النباتات وكذلك التحليل الضوئى لبخار الماء.

ونؤكد هنا مرة أخرى أن تراص الجزيئات العضوية الكبيرة بجوار بعضها لا يعنى أن تدب الحياة في هذا التشكيل المعقد، وقد فشلت جميع الفرضيات التي وضعها الماديون في تفسير نشأة الحياة وظهور الخلية الحية.

إذًا، كيف حدث ذلك؟! هذا ما سنطرحه للمناقشة عند عرض مفهوم «الحياة وجوديًا» في الفصل القادم.

174

ف النهاية نقول: سواءً كانت الشفرة الوراثية محمولة على الدنا أو على الرنا فلن يغير ذلك من الأمر شيئًا، فوجود
 المعلومات في الشفرة الوراثية وحده دليل كاف وقاطع على وجود الإله الخالق.

<sup>(</sup>۱) هذا القول لأستاذ البيولوجيا الجزيئية والمتخصص في الأحماض النووية بجامعة Connecticut، «جاى روث ــ ا Jay Roth».

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل الرابع ما

- الماديون وماهية الحياة
- السمات الوجودية للحياة

أولًا: حياة ذكيت

ثانيًا: الحياة = المعلومات

ثالثًا: الحياة ونظام التشفير ومعالجة العلومات

رابعًا: القدرة على التشكيل

خامسًا: موجودات لها هدف متأصل في بنيتها

سادسًا: ذاتية التحكم

سابعًا: العمل كوحدة واحدة

ثامنًا: القدرة على التكاثر

- قراءة في الخلية المُجَمَّعَة

– تهافت النظرة الماديت

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# «إن من يتصور أن الحياة يمكن أن تنشأ تلقائيًّا في المادة غير الحيم، يجهل الكثير عن حقيقة المادة وحقيقة الحياة»

جيرالد شرويدر عالم الفيزياء النووية

تعلمنا في صغرنا «أن إدراك المشكلة هو نصف الطريق لحلها» (١)، ولا شك أن خبراتنا الحياتية تؤكد هذا المعنى. أما بالنسبة للحياة، فالعكس هو الصحيح! فكلها تعمقنا في دراستها، كلم كبرت مشكلة التوصل إلى معرفة ماهيتها وأصلها!. ومما يزيد من حجم المشكلة أنه يستحيل وضع تعريف محدد للحياة، لذلك يتم التعامل معها من خلال وصف مظاهرها البيولوجية وسهاتها الوجودية.

ولا شك أننا لا نُقيِّم الشيء تقويمًا حقيقيًّا إذا عجزنا عن فهمه؛ لذلك لم يعط علماء البيولوجيا في القرن التاسع عشر «الخلية الحية» حقها ومنزلتها. فنجد توماس هكسلي وإرنست هيكل (تلميذيّ دارون ورفيقيه) يصفون الخلية بأنها قطرة من مادة كيميائية متخثرة اسمها «البروتوبلازم\_Protoplasm»، ويعتبرون أنها نشأت في مستنقع مائي عن طريق اتحاد بعض المواد الكيميائية بفعل قوى الطبيعة.

بعدها بعقود قليلة، زادت قدرات الميكروسكوب الضوئى، ثم أُخترع الميكروسكوب الإليكترونى، ثم أُخترع الميكروسكوب الإليكترونى، فظهرأن الخلية تمثل مصنعًا شديد التعقيد (٢)، كما وصفها فرانسس كريك في

<sup>.</sup>A problem well-defined is half solved (1)

<sup>(</sup>٢) تُشابه الخلية المصنع في اشتمالها على:

ا محطات تولید الطاقة (المیتوكوندریا ـ Mitochondria)، وهی تقوم بحرق الجلوكوز من خلال جزیئات تعرف
 بالأدینوزین ثلاثی الفوسفات ATP.

٢- خطوط الإنتاج، وهى الريبوزومات الموجودة فى سيتوبلازم الخلية، وتقوم ببناء البروتينات اللازمة لنشاط الخلية
 تبعًا لخطة إنتاج مسبقة.

٣- أدوات الإنتاج، وهي الإنزيهات المسئولة عن توجيه كل أنشطة الخلية.

المواد الخام، وهي العناصر التي تحتاجها الخلية، كالأحماض الأمينية، والكوليستيرول، والصوديوم، و.... لإنتاج المواد المُكلَّفة بتصنيعها.

ثمانينيات القرن العشرين. والآن ينظر العلماء إلى الخلية كمدينة كبيرة ذاتية التنظيم Automated تتكون من عشرة مليون مليون ذرة!، متخصصة للقيام بوظائف مختلفة في تناغم مذهل، وفي هذين التشبيهين إجمعاف شديد وانتقاص كبير من قدرات الخلية!

هذا بالنسبة للخلية الواحدة، فكيف بالكائن الحى المتكامل الذى يتكون من مليارات الخلايا التى تعمل فى تناغم مع بعضها البعض لتكوين أنسجة الجسم ثم أعضائه المختلفة، والذى يمكن أن يعمل فى تناغم مع فسيولوجيا كائن آخر، كما فى عملية التكاثر الجنسى وفى التطفل.

# حقيقة الحياة

إذا كان النقاش حول تفسير التنوع الهائل للكائنات الحية محتدمًا بين الماديين، الذين يقولون بالخلق الخاص لكل كائن يقولون بالخلق الخاص لكل كائن على حدة، فإن القضية الأكثر إلحاحًا والأكثر أصالة هي قضية «ماهية الحياة» وكيف ظهرت.

#### الماديون وماهية الحياة...

ومن أجل الإجابة عن هذا التساؤل شديد الصعوبة عُقدت مئات المؤتمرات والندوات، منها الندوة الموسعة \_ Brandeis» بالولايات المتحدة عام ٩٩٣، وخرج المتحاورون فيها بهذا التعريف البيولوجي (المعقد جدًّا) للحياة:

«الحياة هى مجموعة من العمليات الكهروكيميائية، التى تقوم بها الكائنات الحية (البسيطة والمعقدة) التى تتكون من خلايا. وتتكون الخلايا من جزيئات من ذرات متناسقة من الكربون والميدروجين والأوكسجين والنيتروجين مع بعض العناصر الأخرى.

147

<sup>=</sup>٥- بوابات المصنع، فإذا كان للخلية جدار منيع يحيط بها (يتكون من مركبات دهنية) فإنه مزود ببوابات لتسمح بمرور المواد المطلوبة وتمنع المواد غير المطلوبة، ويحميها حراس للبوابات (تتكون من جزيئات بروتينية).

آرشيف المصنع، الذي يحفظ كل معلومات وبيانات المصنع وبرامج إنتاجه، ويقوم بهذا الدور الدنا DNA الموجود في نواة الخلية.

٧- نظام نقل المعلومات والبيانات ونقل المواد الخام داخل المصنع، وتقوم به جزيئات الرنا RNA، لتنقل المعلومات من الأرشيف (الدنا داخل نواة الخلية) إلى الريبوزومات (خطوط الإنتاج في السيتوبلازم)، كما تحمل الأحماض الأمينية إلى الريبوزومات.

٨- نظام التحكم في الجودة Quality Control لتابعة وتحاشى أخطاء الأداء وتصحيحها أولًا بأول. كل هذا مع قدرة
 الخلية على إصلاح ما يصيبها من عطب، بل واستنساخ نفسها عند الضرورة في ساعات قليلة.

وتقوم الخلايا بالتمثيل الغذائي (ميتابوليزم\_Metabolism)، الذي تستهلك فيه الغذاء للحصول على الطاقة، ثم إخراج النفايات. وقد يكون الغذاء والنفايات في صورة صلبة أو سائلة أو غازية.

ويستعمل الكائن الطاقة التي ينتجها في النمو (إلى قدر محدد) وفي إصلاح ما يتعرض له من إصابات، كما يستخدمها في الحركة.

ويقوم الكائن الحي بالتكاثر مُنتجًا كائنات مشابهة له (مع اختلافات بسيطة).

ويعيش الكائن الحي في بيئته معتمدًا على نفسه دون الاحتياج إلى الكائنات الأخرى إلّا بقدر ضئيل.

والكائن الحي قادر على تغيير بيئته إلى ما يفيده (وربها يضره).

وفي النهاية تنتهي حياة الكائن بالموت عندما يتوقف إنتاج الطاقة.

ويُستثنى من هذا التوصيف أطوار التكاثر (البيض والحيوانات المنوية وحبوب اللقاح والبذور) إذ لا تستهلك غذاء من الخارج ولا تنتج فضلات.

أما الفيروسات فتعتمد تمامًا على كائنات حية أخرى (الخلايا)، ومن ثَمَّ لا يعتبرها الكثرون كائنات حية».

انتهى التعريف !!! الذي لم يخرج عن عرض المظاهر البيولوجية للكائنات الحية!

ومن الأسباب الرئيسية لصعوبة فهم الحياة أن الفكر المادى عندما قام بدراسة الحياة استخدم «المنهج الاختزالي- Reductionism»، الذي يقوم بتحليل أية ظاهرة أو قضية إلى عناصر ها الأولية، ثم دراسة كل عنصر على حدة. لذلك قام البيولوجيون عند دراسة ظاهرة الحياة بتحليل الكائن الحي إلى عناصره: أجهزة الجسم ثم الأنسجة ثم الخلايا ثم الجزيئات العضوية ثم الذرات ثم المكونات تحت الذرية (البروتونات النيوترونات الإليكترونات)، وقالوالنا لم نعثر إلا على مادة، ليس هناك إلا المادة لتفسير الحياة. لقد فات هؤلاء أن ظاهرة الحياة التي يدرسونها بمنهجهم الاختزالي تكون قد اختفت تمامًا عندما قاموا بعملية الاختزال والتحليل.

# السمات الوجودية للحياة

سِرُنا في الأرض..ونظرنا.. فعرفنا..

من أجل الاقتراب من فهم حقيقة الحياة، ينبغى النظر إليها من منظور لا يقف عند هذه «النظرة البيولوجية»، إنه «المنظور الوجودى - Ontological». فالحياة والكائنات الحية تميزها ثمان سمات وجودية هي (١٠):

أولًا: حياة ذكية.

ثانيًا: الحياة = المعلومات.

ثالثًا: يحكمها نظام تشفير ومعالجة للمعلومات

رابعًا: القدرة على التشكيل.

خامسًا: موجودات لها هدف متأصل في بنيتها.

سادسًا: ذاتية التحكم.

سابعًا: تعمل كوحدة واحدة.

ثامنًا: قادرة على التكاثر.

# أولا: حياة ذكيت Life is Intelligent

يرفض الماديون النظر إلى «الحياة» نظرة خاصة تتجاوز النظرة المادية، ومن ثم يرفضون وصف العمليات الحيوية للكائنات الحية بالذكاء. ويستند الماديون في اعتراضهم إلى أننا إذا حللنا الكائنات الحية إلى مكوناتها الأولية (أعضاء ← أنسجة ← خلايا ← جزيئات ← ذرات ← حسيات تحت ذرية)، فإننا سنصل في النهاية إلى الطاقة التي تحكمها قوانين فيزياء الكم (١)

<sup>(</sup>١) هذا بالإضافة إلى الصفات البيولوجية للحياة، كالحركة والاغتذاء والإحساس والإخراج...

<sup>(</sup>٢) فيزياء الكم ـ Quantum Physics: تنظر الفيزياء التقليدية (الكلاسيكية) إلى المَادِةَ بِاعْتِبَارِهَا مكونة من أجسام يؤثر بعضها فى بعض طبقًا لقوانين نيوتن، كها تهتم بدراسة المجالات المغناطيسية والكهربائية من خلال معادلات ماكسويل، وتشمل كذلك الفيزياء الحرارية التى تخضع لقوانين الفيزياء الحرارية الثلاثة.

والسمة المشتركة بين مجالات الفيزياء الكلاسيكية المختلفة، هي امتثالها بشكل مطلق للقوانين الفيزيائية التي تحكمها، وهو ما يُعرف بـ «الحتمية المطلقة \_ Complete Determinism». =

بها فيها من ارتياب و لاحتمية (١) Uncertanity، ولن نجد في النهاية أي قصد أو غائية أو ذكاء أو جمال، هناك مجالات الطاقة العشوائية و فقط.

كيف أمكن لمجالات الطاقة أن تتشكل لتُخرج لنا الكائن الحى بصفاته البيولوجية وسهاته الوجودية التى ذكر ناها؟ وكيف تتزايد هذه الصفات والسهات من الكائنات الدنيا إلى الكائنات الأكثر رُقيًّا ؟.

وهل كانت مجالات الطاقة للمواد غير الحية تحمل بشكل كامن الصفات والسهات التى تميز الكائنات الحية، ثم ظهرت هذه الصفات والسهات وقت ظهور الحياة ؟ إذا كان الأمر كذلك فها الذى أظهرها؟!. أم أن الصفات والسهات أضيفت إلى مجالات طاقة المادة غير الحية فدبّت فيها الحياة ؟!

أسئلة كَأْدَاء يناطحها الماديون فتُبلي رءوسَهم.

من أجل أن ندرك قصور منظور مجالات الطاقة تعال نتأمل حياة الطيور:

إذا نظرنا إلى سلوك الطيور وجدنا أنها تغرد، وتطير في تشكيلات جميلة، وتبنى أعشاشها بأسلوب خاص، وكذلك تهاجر لمسافات بعيدة بمهارة فائقة...

<sup>=</sup>أما فيزياء الكم فهى علم ظهر فى بداية القرن العشرين، ونجح فى تفسير العديد من الظواهر التى لم تستطع الفيزياء الكلاسيكية تفسيرها من قبل.

وتشتمل فيزياء الكم (الكوانتم) على مجموعة المبادئ التى تتعامل مع الأنظمة الفيزيائية الدقيقة: الجزيئات والذرات والبروتونات والنيوترونات والإليكترونات والكواركات وباقى الجسيات تحت الذرية. وتدرس كذلك موجات أنواع الطاقة المختلفة.

<sup>(</sup>۱) مفهوم الارتياب (اللاحتمية) من المفاهيم الأساسية في فيزياء الكم. ونضرب مثالين لتوضيح هذا المفهوم: إذا سقط مائة فوتون (وحدة جسيهات الضوء) على مرآة، فإن حوالي ٩٥٪ منها ستنعكس تجاه أعيننا لنرى الصورة، بينها ستنفذ ٥٪ منها خلال المرآة. لكن إذا سقط فوتون واحد على المرآة فلن نستطيع أن نجزم هل سينعكس هذا الفوتون أم سيرتد، لكن يمكننا القول أن هناك احتمالًا مقداره ٩٥٪ لأن يرتد واحتمالًا مقداره ٥٪ لأن ينفذ.

من المعروف كذلك أن ذرات العناصر المشعة كاليورانيوم تفقد نصف قدرتها على الإشعاع، وتتحول إلى عناصر خاملة فى فترة أطلق عليها الفيزيائيون «فترة نصف العمر». لكن أى نصف من الذرات هو الذى يتوقف عن الإشعاع، لا نعرف، أقصى ما نستطيع قوله، أن أمام كل ذرة فرصة مقدارها ٥٠٪ لأن تتوقف عن الإشعاع وتتحول لذرة خاملة (ذرة رصاص فى حالة اليورانيوم).

معنى ذلك أننا ندرس سلوك الجسيات (وكذلك الموجات) بناءً على «احتمالات ـ Probability». (وهذا ما يعرف بـ «مبدأ الارتياب أو اللاحتمية ـ Uncertainty Principle» للفيزيائي النمساوي فيرنر هايزنبرج). وذلك في مقابل الحتمية المطلقة التي تتعامل بها الفيزياء الكلاسيكية.

و إذا نظرنا إلى هيئتها، سنجد للطيور ريشًا ومناقير وأعينًا جميلة و....، وإذا نظرنا إلى البنية التشريحية الأدق، فسنجد أنها تتكون من عظام وعضلات وجهاز هضمي وجهاز تنفسى وأحبال صوتية و.....

وإذا تعمقنا في التحليل، فسنصل إلى مستوى الأنسجة ثم الخلايا ثم الجزيئات ثم الذرات ثم الجسيات تحت الذرية، وأخيرًا مجالات الطاقة العشوائية.

السؤال هو: كيف أنتجت مجالات الطاقة العشوائية تغريد الطيور وتشكيلاتها، التى تتخذها أثناء الهجرة والتى تثير إعجاب الإنسان ؟ وإذا مات الطائر فلِمَ تختفى هذه الظواهر (وتختفى الحياة بكل ملامحها) بالرغم من أن نفس مجالات الطاقة تظل موجودة ؟.

كيف ظهر التغريد والتشكيلات الجميلة والخبرة في بناء الأعشاش (وغير ذلك) في مجالات الطاقة، وكيف اختفت؟.

ربها تستطيع نظريات التطور الدارويني الحديثة ـ Modern Darwinism أن تشرح لنا الخطوات التي تطورت بها الطيور ذات المناقير والأجنحة المزودة بالريش عن الزواحف ذات الأسنان والأجسام المغطاة بالحراشيف. ولكن كيف حدثت هذه التغيرات بالرغم من أن كلًّا من الطيور والزواحف (في مستواها الكمومي (١)) تمتلك نفس مجالات الطاقة ؟.

ألا يحق لنا (بل يجب علينا) أن نندهش من ادعاء البعض قدرة مجالات الطاقة العشوائية على أن تفعل كل ذلك؟!

ومن أجل توضيح مقصودنا بشكل أكبر، فلنتأمل مثالًا آخر:

فنانة رقيقة الأحاسيس تضع ألوانها بضربات فرشاتها على قطعة من القهاش، بعد أسابيع من المثابرة والعمل نجد أنفسنا أمام لوحة جميلة لشمس تغرب خلف الأفق، كها رأتها الفنانة من على شاطئ البحر.

بنظرة أخرى، نحن أمام مجموعة من الألوان على قطعة من القهاش.

وعلى المستوى الكيميائي، نحن أمام أصباغ (من مواد عضوية وغير عضوية) تشربت في خيوط من السليولوز (نسيج القطن الذي ترسم عليه الفنانة).

144

<sup>(</sup>١) أدق المستويات الفيزيائية، ويُنسب إلى نظرية الكم.

وعلى المستوى الفيزيائي نحن أمام جزيئات من مادة ملونة كانت معلقة في وسط سائل، ثم تشربت في جزيئات من مادة أخرى تشكل قطعة القاش.

وعلى مستوى فيزيائي أدق، نحن أمام موجات مختلفة الأطوال تسقط على شبكية العين، فنبصرها كألوان جميلة مختلفة في اللوحة. مرة أخرى نحن مع مجالات الطاقة.

هل هذا كل شيء؟ هل تَبَقَّى شيء ؟... لقد تَبَقَّى كل شيء.

فإذا كنا أمام «لوحة لغروب الشمس» تعبر عنها هذه المواد الكيميائية الرخيصة، فإننا فى المقام الأول مع «فنانة» أثار منظر الغروب فى نفسها مشاعر وأحاسيس مرهفة جسدتها فى هذه اللوحة، لذلك استحقت الجائزة الأولى فى المسابقة.

هل ما زلت ترى أن الأمر هو المادة وموجات الطاقة وفقط؟ ألا تستطيع أن ترى معى أبعادًا غير مادية:

- عقل ومشاعر الفنانة.
- التفاعل بين الفنانة وبين منظر غروب الشمس.
- ميلاد شيء جديد نتيجة لهذا التفاعل، جسدته الفنانة من خلال قدرتها على تطويع الخطوط والألوان.

لقد تكونت داخل الفنانة أحاسيس ثرية أخرجتها إلى الواقع على هيئة هذه اللوحة، وكانت المركبات الكيميائية (الألوان) هي الوسط الذي جسدت الفنانة من خلاله هذه المشاعر.

وهذا ما ندفع فيه آلاف وربها ملايين الجنيهات لنقتني اللوحة!

إن وقوفنا عند فيزياء وكيمياء الألوان، سيحجبنا تمامًا عما في اللوحة من معان وجمال وقيمة...وذكاء في العمل.

#### هل اتضحت لك الحقيقة ؟...

لعلك لاحظت من المثالين السابقين «الذكاء» الذي تتميز به الحياة. إن الطبيعة على المستوى الفيزيائي والكيميائي ليست إلا مجالات من الطاقة تكونت منها جسيهات فذرات ثم جزيئات. أما على المستوى الوجودي الملموس، فإن الطبيعة تعج بكل ما نرصده من حياة وجمال ومنطقية وغائية وذكاء.

144

إن الإليكترونات والبروتونات والنيوترونات تُنتج لنا بخلطة معينة حفنة من الرمال، ونفس المكونات موجودة فى مخ أينشتين. إن أنخاخنا ترصد الواقع من حولها وتتفاعل معه بمشاعر مختلفة، وتتفجر فيها ظاهرة العقل الذى يستوعب كل ذلك ويتذوقه، فيسعد به أو يأنف منه، إنها نفس الإليكترونات والبروتونات والنيوترونات.

ما سبق ندرك أن نظرة الماديين إلى الحياة وإلى الطبيعة بصفة عامة، باعتبارها وجود يخلو من الذكاء نظرة قاصرة للغاية. وإذا كنا نُعَرِّف الذكاء بأنه القدرة على معالجة وتخليق المعلومات، فإن الحياة والطبيعة ليست إلا شبكات متصلة من النظم الذكية التي تظهر لنا في أربعة مستويات:

## ۱- ذكاة مُنطَمر (خفي) Embedded Intelligence

وتتصف به النظم الذكية التي تتبع قوانين معينة، لكنها ليست ذاتية التصرف. ومثالها الذُرَّة وأمواج البحر.

#### ۲- ذکاءٌ ذاتی Autonomous Intelligence

أو ذكاء نشط Active Intelligence

وتتصف به الكائنات الحية. فهي موجودات مستقلة، ترعى نفسها وتتكاثر، وتتفاعل مع الوجود وتتعلم منه وتؤثر فيه.

# ۳- ذكاءً مدرك لذاته Self-Aware Intelligence

وهو خاص بالإنسان، الذي يتميز بأنه:

مدرك لنفسه \_ قادر على التفكير المجرد \_ له حرية واختيار.

# ٤- الذكاءُ المطلق Infinite Intelligence

وهو مصدر الثلاثة أنواع السابقة، وهو من صفات الإله الخالق ﷺ.

ويؤكد «سير جون مادوكس\_Sir John Madox» (١) رئيس التحرير السابق لمجلة «الطبيعة\_Nature»، أن الحياة قد خرجت منذ حوالي ٢,٧ بليون سنة في أبسط صورها

14.8

<sup>(</sup>۱) سير جون مادوكس Sir John Madox: وُلد في إنجلترا عام ١٩٢٥. تخصص في الفيزياء والكيمياء والبيولوجيا، بدأ يكتب كمحرر علمي لمجلة Nature في سن الثانية والعشرين، وأصبح رئيسًا لتحريرها لمدة عشرين عامًا.

(البروكاريوتات) وهي تحمل كل الصفات البيولوجية والسمات الوجودية للحياة، لقد تفجرت الحياة، بكل ما فيها من ذكاء، هكذا فجأة. ويضيف مادوكس؛ يبدو أن طبيعة الحياة وكيفية ظهورها سيظل سر الخلق المحير.

ويزيد عالم البيولوجيا «فيرنر آربر ـ Werner Arber» (الحائز على جائزة نوبل) من حرج الماديين بقوله:

- إن الخلية الحية هي الظهور الأول للحياة في كمالها.
- تحتاج أبسط الخلايا الحية إلى المئات والمئات من الجزيئات العضوية شديدة التعقيد من أجل أن تقوم بوظائفها، فكيف تكونت وتجمعت هذه الجزيئات العديدة لتشكل المادة الحية ؟ لا ندرى.
- إن أبسط التفسيرات وأكثرها بداهة وانسجامًا مع كل ما نرصده من ذكاء مميز للمادة الحية المعقدة، هو أن يكون قد صدر عن مصمم حي ذكي.

لذلك نؤكد أن النظر إلى المستويات العليا من الإدراك الحسى والعقلى والشعورى (الجمال، والتناسق، والتذوق، والسعادة....) من خلال المستوى الفيزيائي والكيميائي هو الذي يسبب الخلط الشديد بين الأوراق، ويضللنا (بل يعمينا) تمامًا عن حقيقة الحياة.

ونختم الجولة مع الذكاء بأن نقول: إن النظر إلى لوحة الفنانة من خلال الصفات الفيزيائية والتركيب الكيميائي للأصباغ التي رُسمت بها، دون اعتبار لما فيها من جمال نشأ عن التفاعل بين عقل الفنانة والمنظر الطبيعي والأصباغ، تمامًا كما ننظر إلى ثلاثية نجيب محفوظ باعتبارها بقعًا من الحبر خُطت على أوراق بيضاء!

<sup>(</sup>١) فيرنر آربر Werner Arber: وُلد في سويسرا عام ١٩٢٩. وأصبح أستاذًا للبيولوجيا الجزيئية.

# ثانيًا: الحياة = المعلومات Life = Information

يبلغ طول سلسلة الدنا الحامل للشفرة الوراثية في الخلية الحية حوالي ٢,٠٤ متر. وإذا وَصَّلنا سلاسل الدنا في جميع خلايا جسم الإنسان لبلغت طولًا يصل بين الأرض والشمس حوالي ١,٥ مليون مرة!!

ويحمل الثلاثة والعشرون زوجًا من كروموسومات خلايا الإنسان حوالى ٢٠-٢٠ ألف جين. ويحمل كل جين المعلومات اللازمة لبناء آلاف الأنواع من البروتينات (١)!. وتستخدم الشفرة الوراثية في جميع الكائنات الحية، أربعة حروف فقط (نكلوتيدات أو قواعد نيتروجينية) لتدوين المعلومات، أي أن هذه الحروف الأربعة قادرة على التشفير لبناء حوالي مليار نوع من البروتينات تمثل ما تحتاج إليه جميع الكائنات الحية لبناء أجسامها والقيام بوظائفها، وهذه نسبة تفوق قدرة أي نظام تشفير ابتدعه الإنسان.

وتشغل هذه الشفرة مقدارًا من الدنا يملأ بالكاد ملعقة صغيرة! ويبقى به مكان لتدوين جميع المعلومات التي كتبها الإنسان عبر تاريخه.

وعندما تم الانتهاء من قراءة الجينوم البشرى (٢)، ملاً ما تم التوصل إليه من المعلومات ما يساوى ٧٥, ٤٥٠ صفحة من صفحات جرائدنا اليومية. وعندها أعلن فرانسز كولنز مدير مشروع الجينوم: «الآن، عَلَّمنَا الله اللغة التى خلق بها الحياة».

ويضعنا «جورج جونسون ـ George Johnson» (في كتابه هـل كان دارون مصيبًا؟ (٣) أمام مفارقة قوية الدلالة فيقول: إذا هبطت علينا من الفضاء الخارجي أسطوانة مُدبجة CD تحمل المعلومات المسجلة في شفرتنا الوراثية، فسيجزم الجميع على الفور أن هذا دليل قاطع (بنسبة ١٠٠٪) على وجود ذكاء خارج كوكب الأرض. لكن عندما نقابل هذه المعلومات مسجلة في دنا الكائنات الحية يصمم الدراونة على أنها نتاج العشوائية والصدفة!!

بعد هذا العرض لثراء ودقة المعلومات التي تحملها الشفرة الوراثية للكائنات الحية ننتقل إلى علاقة ذلك بأصل وماهية الحياة.

<sup>(</sup>١) كان المعتقد قبلًا أن كل جين يُشفر لتكوين نوع واحد من البروتينات، وقد ثبت خطأ هذا الاعتقاد.

<sup>(</sup>٢) المقصود بقراءة الجينوم البشرى خرطنة الثلاثة بلايين زوج من حروف الشفرة الوراثية للإنسان، أى معرفة نوع وترتيب القواعد النيتر وجينية المكونة لدنا الإنسان، وتقسيمها إلى جينات، ومعرفة دور كل جين في الخلية الحية.

<sup>.</sup> Nan صدر عام ۱۹۹۸ (۳) مندر عام ۱۹۹۸ (۳)

#### وصفة صناعة الحساء...

فى كتاب «المعلومات وأصل الحياة» (١) يلفت برند أولاف كوبر (أستاذ الفلسفة الطبيعية الألماني) نظرنا إلى أنه من أجل أن نصنع حساء جيدًا لا يكفى أن يكون لدينا مكونات الحساء ومصدر الطاقة فقط، لا بد أن يكون عندنا وصفة الصنع بتفاصيلها. لذلك فإن الاقتراب من معرفة أصل الحياة لا يتحقق إلا إذا عرفنا مصدر المعلومات التي تحملها الشفرة الورائية.

وفى مقال بمجلة العلوم (ديسمبر ٢٠٠٣) يقربنا جاكوب بنكيمستين (٢) من القضية بطرح مثير للاهتهام فيقول: إذا سألت معظم الناس عها صُنع منه العالم المادى لقالوا (المادة والطاقة)، لكن إذا كنا قد استوعبنا ما تعلمناه فى المدرسة والجامعة عن الفيزياء لأدركنا أن «المعلومات» عنصر مساو للعنصرين الآخرين، بل يمكن اعتبار أن العالم يتكون فى المقام الأول من معلومات، وأن المادة والطاقة عنصران إضافيان. انظر إلى الروبوت الذى يقوم بتجميع القطع المختلفة بمصنع السيارات، لا شك أن ما يمدونه به من قطع معدنية وبلاستيكية سيصبح بلا قيمة ما لم يوجد برنامج الكمبيوتر الذى يغذى الروبوت بالمعلومات.

وبالمشل فإن الريبوزومات فى خلايا أجسامنا تستعمل الطاقة فى جمع الأحماض الأمينية لتشكيل البروتينات، لكنها لن تستطيع القيام بتلك المهمة دون المعلومات التى توفرها لها الشفرة الوراثية (الدنا) فى نواة الخلية. كذلك فإن دور الدنا لا يقف عند تخزين المعلومات، لكنه يمتد إلى توجيه استغلال هذه المعلومات فى عملية البناء والتشغيل، وهو ما يعرف بـ «معالجة المعلومات. Information processing».

لذلك منذ تم اكتشاف بنية الدنا وطريقة أدائه لوظائفه عام ١٩٥٣، و ما تبعه من تأسيس علم البيولوجيا الجزيئية أدرك العلماء أنهم يتعاملون مع علم معلوماتي يقوم على أربعة حروف تحمل المعلومات المطلوبة للكائن الحي.

ويخبرنا ستيوارت كوفهان (٣) العالم المهتم بأصل الحياة «إن أى إنسان يخبرك أنه يعرف كيف نشأت الحياة على كوكب الأرض منذ حوالى ٧, ٣ بليون سنة إما جاهل غبى أو محتال. فلا أحد يعلم من أين جاءت المعلومات اللازمة لنشأة الحياة حين كانت الظروف المناخية سيئة

<sup>.</sup>Bernd- Olafküppers. لمؤلفه Information and the Origin of Life (١)

<sup>(</sup>٢) Jacob D. Benkemstein عالم الفيزياء النظرية المكسيكي، ولد عام ١٩٤٧. من مؤسسي مفهوم الثقوب السوداء.

<sup>(</sup>٣) Stuart Kauffman أستاذ البيولوجيا الأمريكي الشهير.

للغاية. ولا أحد يعلم كيف جماءت كل المعلومات التي أحدثت هذا التنوع الهائل للكائنات أثناء الانفجار الأحيائي الكمبيري.

ويلخص «ستيفن ماير (١) \_ Stephen Meyer» الموقف بقوله:

إن مشكلة أصل الحياة هي مشكلة مصدر المعلومات البيولوجية.

#### لا تقيس المعلومات باللتر ...

يخبرناج. س. ويليامز (٢) أن العائق أمام معظم الناس عند دراسة أصل الحياة أنهم لم يعتادوا على التفكير في الأمور غير المادية، كالمعلومات. وإذا كان لا يمكن قياس المادة بالدهاد (٣) ولا يمكن وصفها بالاصطلاحات التي تصف المعلومات كـ«الدقة بالدقة بالصحة والصحة بالاصطلاحات التي تصف المعلومات كذلك قياس المعلومات و«الصحة والمعلومات»، وإلاسهاب Redundancy»، فإنه لا يمكن كذلك قياس المعلومات بالكتلة أو الطول أو الشحنة. لذلك فإن كلًا من المادة / الطاقة والمعلومات ينتمي إلى وجود مناف ومع ذلك فإن كلا العالمين يعملان معًا من أجل إخراج الموجودات المختلفة إلى الوجود.

#### من أين جاءت العلومات...

والسؤال المعجز في صعوبته (والمذهل في بساطته في نفس الوقت) الذي يواجه التطوريين هـو: كيف استطاعت الطبيعة، دون توجيه ذكي، أن توفر المعلومات الهائلة المطلوبة لنشأة الحياة، والتي تبلغ مئات الآلاف من الـ Bits في أبسط الكائنات (البكتريا)؟ من أين جاءت هذه المعلومات إذا كانت الصدفة عجزت عن الحصول على مقولة شكسبير To be or not to هذه المعلومات إذا كانت الصدفة عجزت عن الحصول على مقولة شكسبير be that is the question (التي تحتوى على ٤٠٠ Bits قط) أثناء إجراء التجارب على مفهوم الصدفة باستخدام الكمبيوتر؟

ويجيب على هذا التساؤل سير أنتوني فلو، أستاذ الفلسفة البريطاني (تَزَعَّم حركة الإلحاد طوال النصف الثاني من القرن العشرين، ثم أعلن إيانه بأن هناك إله بعد أن بلغ من العمر

<sup>(</sup>۱) ستيفن ماير ـ Stephen Meyer أستاذ فلسفة العلوم في Palm Beach atlantic University، ومدير مؤسسة ديسكفرى للعلوم والثقافة. حاصل على الدكتوراه في أصل الحياة وعلى الماجستير في تاريخ وفلسفة البيولوجيا الجزيئية والتطور من جامعة كمبردج.

G.C. Williams (٢) أستاذ البيولوجيا الأمريكي، بجامعة نيويورك.

Bit (٣) = الوحدة الأساسية لقياس المعلومات. والـ Byte تساوى Bits A.

ثمانين عامًا) بقوله: مهم اختلف سيناريو الحياة، فستظل هناك الحاجة إلى مصدر فائق الذكاء لكل ما يوجد في الخلية الحية من معلومات.

وعندما استشهدت بقول أنتونى فلو هذا فى إحدى المناظرات عن نشأة الحياة، سألنى أحد تلاميذى: ما القول إذا توصل العلماء إلى تشكيل الحياة صناعيًّا داخل المعمل؟ أجبته من فورى: سيكون ذلك دليلًا قويًّا على وجود الإله الخالق للحياة! إذ إن الأمر قد حدث فى المعمل بجهود العلماء الذين يتوفر لهم الذكاء والمعلومات والإمكانيات، ولم يحدث عشوائيًّا بالصدفة!!

واستشهدت لتلميذي بقول «دين كينيون ـ Dean Kenyon» (حُجة البيولوجيا الجزيئية) بأننا «أصبحنا الآن في مواجهة أعظم الدلائل في الوجود على وجود الإله الخالق».

#### أنسب التفسيرات

ينبغى لإزالة اللبس عند الكثيرين أن نوضح أن علم البيولوجيا بصفة عامة، وقضية نشأة الحياة بصفة خاصة، ليست من العلوم الرياضية ولا العلوم التجريبية، إنه من العلوم التاريخية الحياة بصفة خاصة، ليست من العلوم الرياضية ولا العلوم التجريبية، إنه من العلوم التاريخية ITistorical التى لا يجوز فيها أن نقول: «أرنى بتجربة» كما يقول البعض، ومن يطلب ذلك لا يعرف أنواع الأدلة ولا أنواع العلوم.

إن براهين علوم البيولوجيا بصفة عامة، ومنها أدلة قضيتنا المطروحة هنا (مصدر Inference to the Best ـ المعلومات البيولوجية) هي من نوع «ترجيح أنسب التفسيرات ـ Explanation».

إن السيناريوهات الخمسة لنشأة الحياة، والتي فندناها في الفصل السابق، ليست هي أنسب التفسيرات. لقد تبدلت النظرة لنشأة الحياة والكائنات الحية بنهاية القرن العشرين، فلم يعد أحدٌ من البيولوجيين المحترمين يعتقد أن المادة والطاقة يمكن أن تعطى حياة! بل هي المعلومات، ولن يكون للمعلومات مصدر إلا الذكاء، الذكاء المطلق الذي لا يتوفر إلا للاله الخالق.

إن مشكلة الدراونة أنهم ما زالوا يطرحون مفاهيم دارون (القرن التاسع عشر) في القرن الخادى والعشرين. لا شك أن دارون لو كان معنا لَمَا قال بالتطور العشوائي لتفسير تنوع الكائنات، ولا بالتطور الكيميائي لتفسير ظهور الحياة.

وأخيرًا نؤكد أنه ينبغى أن يتبدل سعى العلم من البحث عن أحسن تفسير مادى لنشأة الحياة إلى ترجيح أنسب التفسيرات، وهو هنا القول بالمصمم الذكى الإله الخالق.

# ثالثًا: الحياة ونظام التشفير ومعالجة المعلومات Coding System and Information Processing

أما السمة الوجودية الثالثة المرتبطة بالحياة فهى «نظام التشفير ـ Coding System»، و «معالجة المعلومات ـ Information Processing» الموجود في جميع الكائنات الحية. يشرح لنا «ديفيد بيرلنسكي ـ David Berlinski» (عالِم الرياضيات) المقصود بهذا النظام، فيقول:

إن نظم التشفير هى نظم تربط بين شيئين أو بين نظامين باستخدام الرموز. من أجل أن نفهم ذلك، فلنتأمل شفرة موريس Morse Code (التلغراف) التى تقوم على خطوات ثلاث: التشفير \_ نقل المعلومة \_ فك الشفرة.

فالمرسِل يُحَوِّل حروف الكلمات التي يريد إرسالها إلى رمزين (نقاط وشُرَط)، ويتم التعبير عن جميع الحروف بهذين الرمزين بطريقة رياضية (عملية التشفير ـ Coding).

$$(l=...$$
  $d=...$   $e=...$ 

ثم ثُحُوَّل هذه الرموز إلى إشارات كهربائية يتم نقلها عن طريق الأسلاك إلى مكان المستقبِل، الذي يقوم بفك الشفرة وترجمتها إلى معناها الأصلي Decoding.

إذا قسنا ما يحدث في الخلية الحية على هذا النظام، وجدنا نفس الخطوات:

فالمعلومات الخاصة بكيفية عمل الخلية، وكذلك صفات الكائن الحى التى سيتم تمريرها إلى الأجيال التالية، تكون مشفرة في دنا ـ DNA جينات الخلية باستخدام أربعة أحرف (٢) تتراص بترتيب رياضي مختلف.

ويتم نقل المعلومات من الجينات الموجودة بنواة الخلية إلى الريبوزومات في السيتوبلازم،

<sup>(</sup>١) ديفيد بيرلنسكى ـ David Berlinski: وُلد بنيويورك عام ١٩٤٢. أستاذ الرياضيات وحاصل على الدكتوراه في الفلسفة. من أعمدة حركة التصميم الذكي.

<sup>(</sup>٢) هذه الأحرف الأربعة هي أربعة مركبات كيميائية، من مجموعة تُعرف بـ «النكلوتايدات ـ Nucleotides».

ويقوم بهذه المهمة الحمض النووى الرنا المِرْسال RNA (يقابل أسلاك الكهرباء التى تنقل الشفرة في نظام التلغراف). وتقوم الريبوزومات بفك الشفرة وفهم محتواها Translation = Decoding، واستعمال هذا المحتوى المعلوماتي في ترتيب الأحماض الأمينية لتكوين البروتينات التى تقوم بمعظم وظائف الخلية.

مثال آخر لنظام التشفير ومعالجة المعلومات، يُظهر ما في هذا النظام من ذكاء، ويقربنا أكثر من فهم طبيعة الحياة:

يستعين العازفون لسيمفونية بيتهوفن الثالثة (البطولة)(١) \_ كمثال \_ بشيئين أساسيين، الآلات الموسيقية التي صُنعت بمهارة عالية من خاماتها الأولية، والنوتة الموسيقية التي كُتبت بمهارة باستخدام لغة ابتدعها موسيقيون نبغاء . هل نقول أن الآلات الموسيقية والنوتة الموسيقية هي جوهر هذا العمل الموسيقي الفذ، أم أنه الذكاء والموهبة والقدرة التي تجلت في عدد من المراحل:

- ١ الفنان الموسيقار المعجزة «بيتهوفن» الذي أبدع السيمفونية.
- ٢- الصانع الماهر الذي صنع الآلات الموسيقية في صبر وأناة، حتى إن بعضها يباع بمئات
   الآلاف من الجنيهات.
- ٣- العازف الماهر الذي تدرب لسنوات طويلة (تبدأ عادة من طفولته)؛ ليُطَوِّع الآلة الموسيقية لإخراج هذه النغات الساحرة.
- ٤ مبتكر نظام النوتة الموسيقية، التي هي في جوهرها تحويل لنغمات في عقل الفنان المبدع إلى رموز يُدَوِّنُها بين خطوط السلم الموسيقي «شفرة»، ليقرأها ويفك شفرتها العازف، ويُخرجها إلى الوجود على هيئة نغمات يجسدها لنا من خلال آلته الموسيقية.
  - ٥ مستمعون يمتلكون آذانًا موسيقية؛ ليتذوقوا النغمات التي تنساب من حولهم.

وبالقياس على هذا المثال، نجد أن الدنا ـ DNA هو «المسودة الحية ـ Living blue print» لنشاط الخلية وهو في ذلك يقابل النوتة الموسيقية. بينها تقابل الريبوزومات العازفين، فهي تقوم ببناء البروتينات التي تقابل اللحن المعزوف.

<sup>(</sup>١) أَلَّفُها بيتهوفن تمجيدًا لانتصارات نابليون.

لاشك أنك لاحظت أن «نظام التشفير» في الخلية الحية يشبه تمامًا ما يتم في المنظومة الموسيقية، والسؤال الملح هنا هو من كتب النوتة الموسيقية؟ أين بيتهو فن؟!

إن هذه الشفرة الوراثية الموجودة في جميع الكائنات الحية، من أدناها (البكتريا) إلى أرقاها (الإنسان)، لا يمكن أن تكون «محصلة كَمِّية» للصفات الفيزيائية والكيميائية لعناصر مكوناتها، ليس فقط لما عليه هذه المكونات من تعقيد في البنية والوظيفة، لكن لأن مكونات هذه الشفرة تعمل بصورة متناغمة تحتم أن تكون قد انبثقت إلى الوجود متكاملة، منذ الخلية الأولى، ولم يتم التوصل إليها تدريجيًّا.

ويصف «كارل وويز \_Carl Woese» (رائد دراسات أصل الحياة) نظام التشفير ومعالجة المعلومات بأنه متعدد الجوانب، لذلك ينبغى أن نُفَرِّق فيه بين:

- ١ آلية عمل نظام التشفير (الدنا والرنا والبروتينات).
  - ٢- مصدر نظام التشفير ومعالجة المعلومات.
  - ٣- علاقة هذه الآلية بالتطور في الكائنات الحية.

بتأمل هذه الجوانب، نجد أنه إذا أمكننا فهم بنية وآلية عمل الدنا والرنا والبروتينات، فإننا لا نكاد نعرف شيئًا عن كيف ومن أين اكتسبت المادة غير الحية آلية التشفير ومعالجة المعلومات بها فيها من تعقيد شديد معجز.

إنها «الحياة» الذكية وراء نظام التشفير المبهر، ويعبر بول ديفيز (٢) عن ذلك في دقة وبساطة بقوله:

"إن استخدام نظام التشفير في كتابة لُغَتَى الحياة (الأحماض النووية والبروتينات) ثم في نقل المعلومات بينها يُعتبر أمرًا شديد الإِلغاز، بل يُعتبر معجزة، إذ كيف تستطيع تفاعلات كيميائية لا بصيرة لها أن تقوم بذلك».

<sup>(</sup>١) «كارل وويز \_ Carl Woese»: أمريكي وُلد عام ١٩٢٨. يعمل أستاذًا للميكروبيولوجيا بجامعة ألينوس بالولايات المتحدة. اكتشف الآركيا Archea كمجموعة منفصلة تمامًا عن البكتريا، ويكونان معًا مجموعة الخلايا عديمة النواة Prokaryotes.

<sup>(</sup>٢) "بول ديفيز \_ Paul Davics": عالم بريطاني، ولد عام ١٩٤٦. أستاذ الفيزياء بجامعة أريزونا، وعمل قبلها أستاذًا بجامعات كمبريدج \_لندن \_ نيوكاسل. متخصص في علوم الكون وفيزياء الكم. حصل على جائزة تمبلتون عام ١٩٩٥.

# رابعًا: القدِرة على التشكيل Morphogenesis

ذكرنا أن الدنا ليس فقط مستودعًا للمعلومات، بل إنه يقوم بتوجيه آلية بناء البروتينات (الدنا\_الرنا\_ الريبوزومات)، أى تحويل المعلومات إلى وجود مادى ثلاثى الأبعاد.

وتقوم نظم أخرى في الخلية بتوجيه هذه البروتينات لإخراج الشكل النهائي للكائن الحي، عن طريق استخدام عائلة من البروتينات الفائقة التي تُسمى «المُشَكِّلات البروتينية ـ الحي، عن طريق استخدام عائلة من البروتينات الفائقة التي تُسمى «المُشَكِّلات البروتينية ـ Morphogenic Proteins» (٢).

وتسمى عملية تحويل المعلومات إلى وجود مادى ثلاثى الأبعاد متخذًا شكل الكائن الحى بـ «عملية التشكيل ـ Morphogenesis»، ولا شك أن هذه العملية هي أهم سهات الحياة.

ويمكن أن نوضح مفهوم التشكيل بمثال يُقَرِّب الصورة: إنه نظام لتحويل كلمات نخطها على أوراق نَصِف فيها بدقة هيئة إنسان إلى إنسان حقيقي (من لحم ودم)! أليس هذا هو جوهر ظاهرة الحياة؟

# خامسًا: للكائنات الحية هدف متأصل في بنيتها الغرضية Purposefulness

من السمات الأساسية المميزة للحياة أن للكائنات الحية غرضًا أو هدفًا متأصلًا في بنيتها وهو «المحافظة على وجودها»، وهو هدف لم يكن موجودًا في المادة غير الحية التي نشأت منها هذه الكائنات. وعندما لاحظ أرسطو هذه العلاقة، عَرَّف الحياة بأن يكون الشيء حريصًا على وجوده.

ويعين على تحقيق هذا الهدفَ الأساسى أهدافٌ أخرى ثانوية تدفع الكائن الحي وتوجهه في حياته، وأهمها بلا شك التكاثر الذي يخدمه الجنس، ثم هناك الاغتذاء والحركة والإخراج وغبرها.

وقد جُعل هدف «المحافظة على الوجود» وكذلك الأهداف الثانوية التي تخدمه فطرة غريزية، حتى أصبحت الحياة سمة قوية هادرة تفرض نفسها في الكائنات الحية!

<sup>(</sup>١) الترجمة الشائعة لاصطلاح «Morphogenesis» هي «التصوير»، لكننا نعتقد أن الترجمة إلى «تشكيل» أقدر على توصيل المعنى.

<sup>(</sup>٢) يقوم بدراسة هذه النظم علم يعرف بـ «الإنترأكتوم ـ Interactome»، وسنتعرض له ببعض التفصيل في الفصل العاشر.

# سادسًا: ذاتية التحكم Autonomous

من أجل أن ندرك أهمية التحكم الذاتي كسمة من سهات الحياة، فلنقارن بين الكائن الحي وبين أحد ابتكارات الإنسان ذات التكنولوجيا العالية، ولتكن السيارة الأتوماتيكية المزودة بكمبيوتر متقدم.

تحتاج السيارة إلى من يصممها ويُصَنِّعها، بعد ذلك تحتاج إلى من يمدها بالطاقة، ثم إلى من يُشَغِّلها ويختار لها الوجهة ويقودها إليها.

أما الكائن الحي فقد زوده مصممه الذكبي (الله رهم على التكاثر فلا يحتاج إلى من يُصَنِّعه، كما أمده بالآلية اللازمة للحصول على الطاقة من الغذاء والأوكسجين، ووضع أهدافًا متأصلة في بنيته لتوجهه لفعل وتحصيل ما فيه منفعته، كل ذلك دون احتياج إلى عون خارجي.

كذلك إذا قارنا الكائن الحي بالروبوت (الإنسان الآلي) الذي يُتوهم فيه التحكم الذاتي، فسنجد أن هذه الآلة تحتاج إلى من يقوم بتصنيعها وبرمجتها وإمدادها بالطاقة وصيانتها. لذلك تصبح «ذاتية التحكم» سمة شديدة الخصوصية والدلالة على الحياة.

## سابعًا: العمل كوحدة واحدة Unity

تقوم جميع الأنشطة البيولوجية والسهات الوجودية بخدمة الكائن الحى ككيان واحد. وإذا كان يسهل تصور حدوث هذا الأمر فى الكائنات وحيدة الخلية، فإن تصور ذلك يصعب كثيرًا فى الكائنات عديدة الخلايا. فهذه الكائنات تنشأ كخلية واحدة (البويضة المخصبة = الزيجوت) تنقسم إلى ملايين وربها مليارات الخلايا، ثم تقوم كل مجموعة من هذه الخلايا بالتهايز لتصبح نسيجًا ثم عضوًا محددًا، وتعمل هذه الأنسجة والأعضاء فى تناغم لتشكل هذا الكائن الذى يشعر أنه وحدة واحدة.

ومهما بلغ العلم من تقدم، فستظل وحدة الكائن الحي على المستوى البيولوجي وعلى المستوى الوجودي مُحَمَّلة بالأسرار. وحتى ندرك مدى تعقيد هذه السمة، وأنها ليست أمرًا بديهيًّا، نشير إلى أن المرضى المصابين بتلف معين في الفص الجداري الأيمن من المخ قد يعانون من عدم القدرة على التعرف على أحد أعضائهم (ككف اليد مثلًا) كجزء من أجسادهم، وربها اعتبروها ثعبانًا مثلًا، وتُعرف هذه الحالة المرضية بـ «متلازمة الكف الغريبة» (١)!

<sup>(</sup>۱) Allien hand Syndrome

# ثامنًا: القدرة على التكاثر Replicable

تنظر جميع نظريات نشأة الحياة إلى التكاثر باعتباره جزءًا من ظاهرة الحياة، لكن الحقيقة أنه سمة مصاحبة لها ومختلفة تمامًا عنها.

وقد بدأ تكاثر الكائنات الحية تكاثرًا لا جنسيًّا، يُنتج كائنات مماثلة تمامًا في جيناتها للخلية الأصلية، وما زال هذا التكاثر سائدًا في الكائنات الأولية كالبكتريا والفطريات. ثم ظهر التكاثر الجنسى الذي تختلط فيه جينات الأم مع جينات الأب، فتُخرج كائنات ذات بنية جينية جديدة.

والتكاثر أمر أساسى للتطور؛ لأن حدوث الانتخاب الطبيعى يقتضى تكاثر الكائنات الحية، وبالتالى لا يمكن أن يكون التطور بالانتخاب الطبيعى هو الذى أوجد التكاثر كما يُرَوِّج الدراونة! أي أن التكاثر هو الحصان الذى يجر عربة الانتخاب الطبيعي، وليس العكس.

والسؤال الحاسم هنا هو: كيف اكتسبت الكائنات الحية الأولى القدرة على التكاثر؟

ولا شك أن نشأة التكاثر الجنسى من الأدلة القاطعة على أن التطور قد حدث بتخطيط مسبق، إذ يتطلب ذلك ظهور صفات جديدة متوافقة بدقة شديدة في كل من الذكر والأنثى، فكيف تتم هذه التغيرات المتوافقة بالصدفة في كل من الجنسين على حدة؟! كذلك فإن وجود التكاثر كسمة مصاحبة للحياة يؤكد أن ظهور الحياة لم يكن أمرًا عشوائيًّا، بل يؤكد أن هناك تخطيطًا مسبقًا يهدف إلى استمرار وجود الكائنات الحية من خلال صغارها.

وبالطبع، يعترض الماديون على أن هناك تخطيطًا مسبقًا يوجه نشأة الكائنات الحية، وهو ما يُعرف بـ«الغائية ـ Teleology»، ويعتبرون أن «رفض الغائية» من المسلمات والمحرمات العلمية Taboo التي لا يمكن بأي حال المساس بها (١٠).

هذه هى السمات الوجودية المميزة والمصاحبة لظاهرة الحياة، والتى ترينا أن الحياة ليست فقط بضعة وظائف بيولوجية يهارسها الكائن الحى، بل هى ظاهرة بالغة التعقيد أحوج ما تكون لمصمم ذكى يقف وراء نشأتها ووراء استمرارها.

<sup>(</sup>١) يوضح «بيتر ماكلوجلين ـ Peter McLaughlin»، معنى الغائية بمثال يطرحه في كتابه «ما تكشفه لنا وظائف الأعضاء ـ what Functions Explain»:

<sup>&</sup>quot;ينبغى النظر إلى الظواهر التطورية من خلال منظور متكامل يخدم نشأة وبقاء الكائن الحى. فلا ينبغى النظر إلى ظهور الأجنحة في الطيور، مثلًا، باعتباره كان خطأ أفاد منه الكائن في المحافظة على حياته، إن هذا منظور قاصر، بل ينبغى النظر إلى ظهور الأجنحة كظاهرة قُصد منها تحقيق الفوائد للطائر (الغائية).

وقبل انقضاء العقد الأول من القرن الحادى والعشرين حدث ما يمكن وصفه بـ «زلزال علمي» أو «بركان معرف» كشف لنا أمورًا كثيرة كانت مختبأة في باطن الحياة، فاقتربنا أكثر من فهمها:

# اقتربنا أكثر من فهم الحياة قراءة في الخلية المُجَمَّعَة

قامت الدنيا ولم تقعد.. ويبدو أنها لن تقعد..

فكل يوم يثير العلم دهشتنا، ويبهر عقولنا بشكل مضطرد متزايد.

تعالت الصيحات في الإعلام: أول خلية صناعية، حياة صناعية، خلق و الخلية، خلقوا الحياة، أضافوا كائنًا جديدًا إلى قائمة الكائنات الحية، وغيرها وغيرها...

### أين الحقيقة في كل ما قيل؟

### ما أصل الحكاية؟

الحكاية، إنه في ٢٠ من مايو عام ٢٠١٠، أعلن عالم البيولوجيا الجزيئية الأمريكي الكبير «كريج فنتر ـ Craig Venter» (أن فريقه البحثي قد حقق (بعد خمسة عشر عامًا من الجهد) إنجازًا علميًّا كبيرًا (٢٠). ويتلخص الإنجاز في أنهم تمكنوا لأول مرة من تجميع الشفرة الوراثية (الدنا DNA) لإحدى الخلايا البكتيرية من مكوناتها الأولية، ثم وضعوا هذه الشفرة في جسم خلية بكتيرية حية من نوع آخر (ومن نفس الجنس) بعد نزع شفرتها الوراثية، فإذا بالخلية تمارس وظائفها الحيوية وتقوم ببناء البروتينات تبعًا للشفرة الجديدة.

لا شك إنه إنجاز علمي رائع، يستحق أن نعرض خطواته ببعض التفصيل:

۱ - استخدام فنتر نوعين من البكتريا من نفس الجنس، وهما مايكوبلازما مايكويدز (M)، ومايكوبلازما كابريكولم (K).

<sup>(</sup>١) للمزيد من التعريف بالعالم كريج فنتر انظر الفصل العاشر.

<sup>(</sup>٢) جاء هذا الإعلان في مؤتمر صحفى كبير، عُقد في نفس يوم نشر البحث في المجلة العلمية الشهيرة Science.

<sup>.</sup>Mycoplasma mycoides. Mycoplasma capricolum (\*)

۲ - لما كانت الشفرة الوراثية لأى كائن حى تتكون من عدد من القواعد النيتروجينية مرتبة في سلسلة الدنا DNA بترتيب خاص (الجينوم)، فقد قام فنتر بتجميع عدد من القواعد النيتروجينية بنفس ترتيبها في جينوم البكتريا (M)، الذي يتكون من مليون زوج من هذه القواعد.

ولربط القواعد النيتروجينية ببعضها استخدم فنتر أحد الأجهزة التى تستطيع أن تربط بين مائة ألف زوج من القواعد (١)، وبذلك حصل على عشر سلاسل من الدنا يبلغ طول كل منها مائة ألف زوج. ثم أدخل فنتر هذه السلاسل العشر فى خلية خميرة حية لتقوم بربطها معًا، فحصل على كروموسوم واحد يحمل الشفرة الوراثية للبكتريا (M).

ومن باب الإثارة، أضاف فنتر إلى هذه الشفرة عددًا من القواعد النيتروجينية التي تشير إلى أسماء ٤٦ فردًا يمثلون فريق العمل المشارك له، بالإضافة إلى ثلاث حِكم مأثورة مفضلة لديه.

٣- أدخل فنتر هذه الشفرة الوراثية «المُجَمَّعة» (آليًّا ثم حيويًّا) والتي تنتمي للبكتريا (M)
 في الخلية (K) الحية بعد نزع شفرتها، وبعد العديد من المحاولات غير الناجحة قامت ريبوزومات الخلايا (K) ببناء البروتينات طبقًا للتعليات التي تحملها الشفرة الوراثية الجديدة.

وقد أطلق فنتر على هذه الخلية «الميكوبلازما المعملية» (L) (٢).

وكها ذكرت، قامت الدنيا ولم تقعد، ولن تقعد.

لقد أثار هذا الإنجاز الكبير ردود أفعال متضادة هائلة (عن علم أو غير علم). بين فريق أصابته اللوثة إذ رأى في هذا أصابته النشوة، إذ اعتقد أن العلم قد خلق الحياة في المعمل، وفريق أصابته اللوثة إذ رأى في هذا الإنجاز خطرًا على معتقداته الدينية، فأخذ يهون منه قدر استطاعته!

لا شك أن هذا الإنجاز جعلنا أكثر قربًا من فهم الحياة، وأحسب أن الحوارات التي دارت و تدور حوله ستوضح الكثير عن طبيعتها. وقد شاركْتُ فور نشر الخبر في العديد من هذه

<sup>(</sup>١) لا تستطيع التقنيات الحالية أن تربط بين أكثر من مائة ألف زوج من القواعد، إذ إن السلاسل الأطول من ذلك تتفكك تلقائنًا.

<sup>.</sup>Mycoplasma Laboratorium (Y)

الحوارات، لذلك آثـرت أن أجمعها وأطرحها على هيئة حوار بيني وبين صديقٍ كان له السـهم الأكبر من الحوار، وهو مثقف كبير أشهد له بالغيرة الشديدة على الدين.

### وجه صديقي حديثه لي بانفعال شديد:

انظر إلى ما يقوله هؤلاء الدجالون المخادعون الغشاشون الكذابون، الذين يسمون أنفسهم «العلماء»!. ها هم فى أخطر قضية على الإطلاق وهى قضية الخلق يهارسون دعارتهم المعهودة، ويَدَّعون أنهم خلقوا أول كائن حى مُصَنَّع، وهذا محض دجل وكذب وخداع، قلبى مع البسطاء والعامة، وأدعوا الله أن ينتشلهم من هذه الشبهات الهائلة.

إننى أطالبك (كمهتم بهذه القضايا) بالبحث والتقصى للتوصل إلى حقيقة الدجل الداعر لهؤلاء البلهاء، ثم كشفه للعامة والخاصة.

خشيت على صديقي من حدة انفعاله، فأخذت أُهدئ من روعه وأطيب خاطره، وقلت له:

أوافقك تمامًا على أن هذا الإنجاز العلمى بعيد كل البعد عن خلق الحياة أو تصنيع كائن حى من لَبناته الأولى.

شعر صديقى بالارتياح، وقال مؤكدًا وجهة نظره (ومهونًا من روعة الإنجاز). إن كل ما قاموا به أنهم استبدلوا مُركبًا كيميائيًّا معينًا (دنا الخلية X) بمركب كيميائي آخر مُصَنَع. وأضاف؛ إن الخلق هو أن يصنعوا شيئًا من عدم على غير مثال سابق، إنهم لم يخلقوا شيئًا، بل لقد قلدوا دنا الخلية (M) في بنيته وفي ترتيب قواعده النيتروجينية. إنه تمامًا كها تقلد تايوان منتجات اليابان، فهل هذا خلق أو حتى اختراع؟

أجبت صديقى مستكملًا تهدءته وتطييب خاطره؛ إن ما فعلوه هو نوع من «الهندسة الرجعية \_ reverse engineering»، وهو أسلوب يهارَس كثيرًا فى مختلف التخصصات، وفيه يقوم أحد المصانع بتفكيك أحد الأجهزة التي ابتكرها وأنجزها مصنع آخر، ويقوم بدراسة مكوناته ثم صناعة هذه المكونات قطعة قطعة وتجميعها تبعًا لنفس المواصفات، فيحصل على نفس الجهاز. إنه نوع من «التقليد».

ثم استرسلت، بل إنه أقل من التقليد، إنه نوع من «التجميع» كالذى تقوم به الدول فى مجال صناعة السيارات مثلًا. فنحن نستورد قطعًا جاهزة لسيارة (لا نصنعها) ونقوم بتجميعها تبعًا للمواصفات. وهذا ما فعلوه، فقد قاموا بتجميع القواعد النيتروجينية تبعًا لترتيبها فى جينوم البكتريا (M).

ارتاح صديقى كثيرًا وهدأت نفسه وقال: إن الدنا الذى جَمَّعوه ليس مصدر الحياة، إنه فقط المعلومات عليه على سائق سيارتك من تعليهات تحدد فيها الوجهة التي تذهبون إليها. وأضاف؛ يبدو أننا قد بالغنا في أهمية المعلومات بالنسبة لمنظومة الحياة!! إن الحياة في الخلية شيء والمعلومات اللازمة لتشغيل الخلية شيء آخر!!

بدأ الخوف يدب في قلبي، فقد أدركت أن الاختلاف بيننا أصبح وشيكًا، وقد عهدت في صديقي شدة الانفعال إذا اقتربت من نقطة ضعف فكرية عنده، لعلك تتوصل إليها مع تقدم الحوار.

قلت لصديقى (تدفعنى الغيرة على العلم) إن الشفرة الوراثية ليست مجرد مستودع المعلومات، إنها أيضًا تقود عملية تحويل المعلومات إلى بروتينات، أى تحويل المعلومات إلى وجود مادى ثلاثى الأبعاد (عملية التشكيل)، وهذا هو جوهر الحياة على المستوى البيولوجى.

أصر صديقي على الاستهانة بدور الدنا في منظومة الحياة؛ وقال: إن الخلية الحية التي استعانوا بها لها جدار شديد التعقيد مزود ببوابات تسمح باختيار المواد المختلفة التي تمر إلى داخل وخارج الخلية، بالإضافة إلى محطات الطاقة ومصانع بنياء البروتينات (الريبوزومات)، وهذه مكونات لن يستطيع العلماء تصنيعها.

أجبت صديقى: إن كل هذه المكونات أقل تعقيدًا من الدنا الذى يُضرَب به المثل في التعقيد. فجدار الخلية ليس إلا غشاء من طبقتين من جزيئات الجليسرول والأحماض الدهنية، أما البوابات ومحطات الطاقة والريبوزومات فتتركب من البروتينات التى يشفر الدنا لبنائها. وقد اهتم العلماء في تجاربهم بالدنا لأنهم ينظرون إليه كَسِر الحياة. وأضفت؛ إن «البيولوجيا البنائية \_ synthetic biology» ما زالت في مهدها وأمامها الوقت المتسع لتقدم الكثير والكثير، ولتقوم بتجميع باقى مكونات الخلية.

يبدو إننى لمست الوتر الحساس لدى صديقى بالرغم من حرصى على ألَّا أفعل. فامتعض وقال: إنك بهذا تُلَمِّح إلى أن الحياة ليست سوى قراطيس من الجزيئات العضوية، إذا خلطناها ببعضها دبت الحياة. وزمجر صديقى قائلًا: لا إن الحياة سر، إنها نفخة من خارج عالم المادة، أراك تميل كالمادين إلى إنكار عالم الغيب.

وأضاف، إنك دائمًا تحدثنى عن السمات الوجودية للحياة، كالذكاء والغائية، وتثبت لى أن هذه السمات لا تنتمى لعالم المادة، فما بالك تخالف الآن ما تقول؟ أتحداك أن تُعرِّف الحياة، إن ما لا تستطيع تعريفه لا ينتمى لعالم المادة أليس كذلك؟

سرحت كثيرًا في هجوم صديقي؛ وسرحت فيها قال؛ هل حقيقة هناك نفخة غيبية تقف وراء الحياة؟

أخذت أفكر أمام صديقي بصوت مرتفع؟

إن المنهج الاختزالي لدراسة الأشياء يتبع «العلاقات الخطية ـ Linear theory»، التي ترى أن صفات الشيء هي مجموع صفات مكوناته، أي أن ١+١+١ = ٣.

ولا شك أن الحياة ليست مجموع صفات جزيئات المادة الحية. إذًا لا يمكن أن ننظر للحياة من خلال هذا المنظور.

وفى النصف الثانى من القرن العشرين، تنبه العلماء إلى أن العلاقة بين مكونات نظام ما، هى «علاقة تفاعلية ـ Interaction»، فوضعوا لتوصيف ذلك ما يُعرف بـ «النظرية الديناميكية غير الخطية \_ non-linear dynamic theory».

أى أن ١+١+١ ربها تساوى ٥ أو٧ أو ٩!

ولنأخذ لذلك مثالًا: يتكون موتور السيارة من عشرات القطع، ولا شك أن محصلة عمل هذه القطع (التي هي حركة الموتور) تختلف تمامًا عن حاصل جمع وظائف كل قطعة على حدة. إن التفاعل بين مكونات الموتور يُخرج لنا وظيفة جديدة تمامًا.

اندهش صديقي من هذا الاستطراد، وسألني محتدًّا، ما علاقة هذا بموضوعنا؟

قلت له: لا شك أن المهندس الذى اخترع الموتور قد صمم كل قطعة بحيث تقوم بمهمة عددة كجزء من الوظيفة الكلية للموتور، وما أن تُجمع الأجزاء معًا حتى تدب في الموتور الوظيفة الجديدة.

وتساءلت، هل الحياة هكذا؟! لا شك أن كل مُكَوِّن من مكونات الخلية الحية يقوم بدور هام في منظومة الحياة، فهل خَلَقَ الخالق رَّا كل مُكَوِّن بحيث إذا اجتمعت المكونات كلها ومُدت بالطاقة دبت الحياة في الخلية، كما يبدأ الموتور في العمل.

إن هذا معنى خطير للغاية، إنه يعنى أن ليس هناك نفخة غيبية تمثل سر الحياة، لكنه يعنى فى نفس الوقت أن الحياة كامنة فى كل جزء من المادة غير الحية! هل ما فعله فنتر مؤخرًا يثبت ذلك؟ لقد جَمَّع القواعد النيتر وجينية ليُشَكِّل الشفرة الوراثية، وعندما وضعها فى الخلية بدأ الدنا فى عارسة عمله وبدأت مكونات الخلية الأخرى فى عارسة عملها، فهل هكذا تدب الحياة؟

# أجابني صديقي مقاطعًا، هل نسيت أنهم استعملوا خلية حية؟

أجبته: لكن الدنا (وهو أعقد ما في الخلية) تم تجميعه معمليًّا، ومع ذلك مارس عمله الحيوى في توجيه بناء البروتينات، أليست هذه هي الخطوة المهمة في الحياة؟

اعترض صديقى وقال: أنا لن أطلب من العلماء أن يبنوا مكونات الخلية كاملة، بل سأعطيهم خلية جاهزة لكنها لا تعمل، وأطلب منهم أن يجعلوها تمارس وظائف الحياة، سأعطيهم خلية ماتت لتوها دون أن يصيبها تلف، إنها خلية كاملة متكاملة، هل يستطيعون أن يعيدوا إليها الحياة؟

لم أفاجأ بها قال صديقى، فقد كنت أفكر فيه سنوات طويلة، فقلت له: بالرغم من وجاهة استدلالك إلا أنه مردود عليه. أجيب على سؤالك بسؤال: ما الذى أمات الخلية؟ لا بد أن هناك سببًا أفقدها الحياة، وهذا السبب لن يخرج عن أحد ثلاثة: إما أن يكون هناك تلف غير ظاهر لنا في أحد مكوناتها الأساسية، وإما أن يكون هناك خلل وظيفى (كفقد الطاقة) عَطَّل باقى وظائف الحياة، وإما أن عمرها الافتراضى قد انتهى، فلكل خلية عمر افتراضى مسجل في جيناتها تتوقف بعده جميع نشاطاتها الحيوية، وهو ما يعرف باسم «الموت المبرمَج». ومن ثم لن يمكن إعادة هذه الخلية بالتحديد إلى الحياة.

قال صديقى: هل تعنى أنه ليس هناك سر أو نفخة علوية هى المسئولة عن الحياة، وهو السر الذى إذا نُزع عن الخلية ماتت. وإذا كان هذا هو مقصودك، ألا يتعارض ذلك مع إيهاننا بأن الله على هو «المحيى المميت»؟

قلت لصديقى: تأمل معى مثال «موتور السيارة» ببعض العمق؛ إن السر في موتور السيارة والدى يجعله يعمل بكفاءة يكمن في تصميم وصناعة كل جزء من مكوناته العديدة. فكل جزء من الموتور تم صناعته على هيئته من سبيكة ذات مواصفات معينة، وله هيئة وأبعاد معينة مصممة بدقة تبلغ جزءًا من الألف جزء من الملليمتر، وقد صُنعت أجزاء الموتور بناء على

مواصفات يسميها أصحابها «المُكوِّن المعرفى» أو «سر الصنعة ـ The Know How». كل ذلك من أجل أن تتناسق وتتناغم كل قطعة مع القطع الأخرى، في عملها، فنخرج بالمحصلة النهائية وهي أن الموتور يدور.

إن السر في الموتوريكمن في دقة تصميم وتصنيع كل قطعة بحيث تصبح قادرة على التفاعل مع القطع الأخرى، من أجل الحصول في النهاية على النتيجة التي كانت في عقل مصمم الموتور العبقرى منذ البداية. وما أن نمد الموتور بالطاقة، ونزوده بكارت المعلومات (إذا كان موتورًا الميكترونيًّا) حتى يدب فيه النشاط. إن هذا السر هو ما يرفع قيمة الموتور الذي لا يزيد ثمن ما فيه من الحديد عن بضع عشرات من الجنيهات ليباع بعشرات الآلاف من الجنيهات.

فهل الخلية الحية هكذا؟ إن مكوناتها (بروتينات، وأحماض نووية، ودهون، وكحوليات، وسكريات و...) قد صُممت بدقة هائلة من أجل أن يتناغم عملها مع بعضها بشكل مذهل. فهل خلق الله على كلاً من هذه المكونات بحيث إذا جُمعت إلى بعضها على هيئة معينة وبنسب معينة ومدت بالطاقة وبالمعلومات دبت فيها الحياة؟

إذا كان الأمر كذلك، فذلك هو سر الحياة، إنه يكمن في تصميم الخلية ككل، وفي تصميم كل جزء من أجزائها، وفي إخراج هذه الأجزاء إلى الوجود، وفي تجميعها بالنسب المطلوبة، وفي إيجاد التناسق بين هذه الأجزاء وبين مصدر الطاقة ومصدر المعلومات.

إننى أرى في هذا الأمر كمال الإعجاز الإلهى الذى لا يقل بالمرة، بل يزيد عن أن يكون سر الحياة هو نفخة غيبية. فليست هذه النفخة بأكثر دلالة على الإله الخالق من خلق الخلية بالهيئة التى ذكرتها.

قال صديقي متململًا:

إن ما تقول معنى جديد عَلَى عَامًا للحياة، لكن إذا استطاع العلماء أن يصنعوا هذه الأجزاء بهذه الدقة ويجمعوها إلى بعضها فقامت الخلية بمهامها الحيوية، هل نقول أنهم قد خلقوا الحياة.. ألا يتعارض هذا مع قولنا بأن الله را الله الخالق؟

قلت لصديقى: نعود لموتور السيارة مرة أخرى، إن من يفكك أجزاءه ويقلدها ويجمعها (الهندسة الرجعية) لا يكون قد اخترع الموتور، لكنه قد قلده. ومن باب أولى نقول إن المصانع التى تقوم بتجميع الأجزاء المستوردة للموتور قد جَمَّعَت الموتور، ولا نقول أنهم اخترعوه، فالموتور قد تم اختراعه مرة واحدة وانتهى الأمر.

إن من يريد أن يخترع موتورًا عليه أن يُنشئ شيئًا جديدًا بآليات جديدة. فمثلًا كان هناك الموتور البخارى الذى يمد الآلة بالطاقة من الخارج، ثم أُخترع موتور الاحتراق الداخلي الذى يقوم بإنتاج الطاقة في داخله، ثم أُخترع الموتور النفاث. كل من هذه الأشياء اختراع جديد تمامًا، أو شبه جديد.

كذلك الحياة، فإن مكونات الخلية الحية بتفاصيلها وآليات عملها ومصادر الطاقة وشفرتها الوراثية قد تم خلقها وانتهى الأمر. فإذا قام العلاء بتجميع هذه الأجزاء (المخلوقة بالفعل بجميع خصائصها) فدبت الحياة في الخلية، فسنقول إنهم قد قاموا بتجميع الخلية الحية، ولا ينبغى أن نقول إنهم قد خلقوا الخلية.

ولأن صديقي يتبنى مفاهيم مُسبَقة عن الخلق يتعصب لها بشدة ويتهرب كثيرًا من إعادة النظر فيها، فقد وجد صعوبة كبيرة في تقبل ما عرضته عليه، ثم ألقى إلى بسهمه الأخير:

ألم يتحدَ الله رضا الكفار مجتمعين أن يخلقوا ذبابًا؟ ألا يشكك ما تقول في عجزهم عن ذلك؟

قلت لصديقى: ذكرتُ للتو أن ما يحاول العلماء القيام به هو تجميع الخلية الحية، وليس خلق الخلية ولاحتى تقليدها. فإذا أرادوا أن يخلقوا ذبابًا (والخلق هو الإيجاد من عدم على غير مثال سابق) عليهم أن يخترعوا منظومة جديدة تمامًا للحياة، مثل ما ذكرت لك عن أنواع الموتورات. عليهم أن يُنشِئوا مواد أولية جديدة من العدم، عليهم أن يخترعوا ويُفَعِّلوا القوانين التي تحكم هذه المواد الأولية وهذه المنظومة الجديدة. عند ذلك يكونون قد خلقوا الحياة، ولا أظنهم يفعلون.

وإذا أردت مثالًا آخر يوضح قصدى، انظر إلى القصيدة الشعرية. إن بنية اللغة هى الحروف التى تتكون منها الكلمات، ثم تُكون الكلمات أبيات القصيدة. كذلك تحكم اللغة قواعد من النحو والصرف وبنية الجملة، كما يحكم الشعر ما نعرفه عنه من بحور وعروض وقوافٍ وغيره.

إن ما يقوم به الشاعر أنه يستخدم كل هذا ليُخرج لنا إبداعه الشعرى الجديد. إن ما يفعله فنتر وغيره من العلماء الآن أقل من ذلك بكثير، إنهم لم يخترعوا لغة جديدة، ولم يستخدموا اللغة الموجودة بالفعل لتأليف قصيدة جديدة، إنهم يحاولون نسخ قصيدة مكتوبة بالفعل.

### قال صديقى قلقًا:

بعد أن حقق فنتر إنجازه في محاكاة الشفرة الوراثية للبكتريا (M) فإنهم يحاولون صياغة شفرة وراثية جديدة تمامًا، عند ذلك يكونون قد أضافوا كائنًا جديدًا إلى منظومة الحياة، هل تراهم ينجحون في ذلك؟

قلت له من فورى: ربها ينجحون، ولا يعدو ذلك إلا أن يكونوا قد صاغوا قصيدة جديدة مستخدمين نفس لغة الحياة. سيكونون قد استخدموا نفس مواد البناء (الطوب الأسمنت الحديد الرمل) لبناء فيلا بطراز جديد، مستخدمين نفس قوانين البناء. إن العالم أصبح ملىء الآن بأصناف جديدة من النباتات والحيوانات التي توصل إليها العلم عن طريق التهجين وعن طريق المندسة الوراثية، من أجل الحصول على إنتاج أفضل، ولم يُثر ذلك اندهاشنا.

وقد صرح فنتر نفسه بذلك فقال: «إن طموحنا في المستقبل ليس أن نفهم وأن نستخدم الدنا بشفراته الحالية، لكن طموحنا هو تخليق أشكال جديدة من الحياة تخدم البشرية، ليس عن طريق التطور الدارويني، ولكن عن طريق الذكاء الإنساني».

هـل لاحظت صديقي قـول فنتر «تخليق أشـكال جديدة من الحياة»؟ إنهـا هي الحياة، هي هي، لكنه يبحث عن طُرُز جديدة من الفيلات.

أنا أعلم أن كلمة «تخليق» تثير حفيظة المتدينين. وأنا أطمئنهم أن الكلمة ليست مشتقة من «خلق Creation»، لكن المقصود منها تصنيع وبناء Synthesis. لذلك فالعالم يتحدث اليوم عن «البيولوجيا الخلقية.

وبالرغم من ذلك يمثل إنجاز فنتر نقطة تحول فى تاريخ البشر وكوكب الأرض كما يقول الفيزيائي العظيم «فريهان دايسون ـ Freeman Dyson».

## وجد صديقي في جعبته سهمًا أخيرًا آخر! فقال لي:

كيف ترفض أن الحياة نفخة غيبية لا علاقة لها بعالم المادة، ألَّا تقرأ في مواضع متعددة من القرآن الكريم أن الله ﷺ قد نفخ في آدم وفي مريم بل وفي أجنة الإنسان جميعًا من روحه؟

أجبته من فورى: إن هذه النفخة التي تتحدث عنها هي الروح وليست الحياة! نعم هناك فرق بينها. فالروح خصوصية للإنسان تَمَيَّز بها عن جميع الكائنات واستحق بها الخلافة

من الله رضى الأرض. أما الحياة فهي ما نتحدث عنه، وهي سمة جميع الكائنات الحية، تختلف بها عن المواد غير الحية؛ لذا يجب أن ننتبه إلى هذا الفرق جيدًا عند النظر في آيات القرآن الكريم.

عند ذلك واتت صديقي نوبة أخرى من الحماس فقال:

كنا نعتقد أن سر الحياة يرجع إلى نفخة غيبية تدفع مكونات الخلية إلى العمل، وأن انسحاب هذه النفخة يؤدي إلى توقف الخلايا عن العمل، ومن ثم الموت.

أما الآن، وقد أرجعت الحياة إلى التوافق المذهل في بنية ووظيفة جزيئات المادة الحية مع وجود مصدر للطاقة، فكيف يمكننا تصور حدوث الموت؟ خاصة وأن هذه الجزيئات تظل لفترة محافظة على بنيتها التي كانت عليها أثناء الحياة.

# أجبت صديقي قائلًا:

ذكرت منذ قليل أن الحياة ترجع إلى وجود التناغم بين الجزيئات ووجود الطاقة، فالموت ببساطة يرجع إلى فقدان أحد هذين الركنين أو كليها. فإذا أصاب مولدات الطاقة بالخلية (وهي الجسيات المعروفة بالميتوكوندريا) عطب، أو حدث خلل في بنية أحد جزيئات المادة الحية، ماتت الخلية. وكثيرًا ما يكون هذا العطب أو التغير من الدقة بحيث لا يمكن للعلماء رصده في أبحاثهم وتجاربهم.

كذلك تبين للعلماء حديثًا وجود تتابعات معينة من القواعد النيتروجينية في أطراف كروموسومات الخلايا تُعرف بـ «التيلوميرات - Telomers»، وهي مسئولة عن إيقاف انقسام الخلية بعد عدد معين من المرات، فتموت الخلية. أي أن موعد موت الخلية قد تم برمجته مسبقًا في شفرتها الوراثية. ويعنى ذلك أن الموت ليس عملية سلبية تحدث نتيجة لانسحاب الحياة، لكنه عملية إيجابية لها آلياتها.

وسبحان الخالق العظيم الذي قال:

﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِبَلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُو ٱلْمَزِيرُ ٱلْعَفُورُ ﴾ [الملك: ٢] اعترض صديقي وقال:

سبق أن نظرت إلى الحياة باعتبارها عملية بيولوجية، والآن تجعل الموت أيضًا عملية بيولوجية؟! بينها يخبرنا المولى على أن هناك جانبًا غيبيًا في الموت، ألم يخبرنا جل شأنه:

﴿ قُلْ بَنُوفَا نَكُم مَّلُكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ السجدة: ١١]؟ أى أن هناك مَلَك هو المسئول عن قبض الأرواح.

## أجبت صديقي قائلًا:

ذكرت قبلًا أن لدى الإنسان روحين؛ روح حيوانى وهو الحياة التى تشاركنا فيها جميع الكائنات الحية، وروح مدرك وهو نفخة إلهية نتميز بها عن سائر مخلوقات الله رخيل ولهذين الروحين علاقة بالموت. انظر إلى قول الحق رائلة: ﴿ الله يَتُوفَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِها وَالَّتِي لَمَ تَمُتْ فِي مَنَامِها فَيُمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى وَإِلَى أَلِي أَلِكُ اللهِ عَلَيْها الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَلَا أَمُونَ فَي ذَالِكَ لَمُ الله عَلَيْها الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى الْجَلِمُ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَالِكَ لَمُ يَعْمَا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَمُ يَوْمِ يَنُهُ كُرُونَ اللهِ الزمر: ٤٢].

نفهم من الآية أن التَوفّ عملية تحدث للإنسان في حالتين؛ عند النوم وعند الموت، أي أن التوفى شيء آخر غير الموت. وفي ضوء هذا الفهم نرى أن الإنسان عند الموت تجرى عليه عمليتان، عملية بيولوجية هي الموت الذي يجرى على سائر الكائنات الحية، وعملية التَوفّ التي يقوم فيها المولى رهم عن طريق ملك الموت باسترداد وديعته (الروح المدرك) التي شَرّ ف بها الإنسان. لذلك أرى أن ملك الموت قد سُمى بهذا الاسم لتوفيه الروح المدرك عند موت الإنسان، وليس لمسئوليته عن عملية الموت البيولوجية.

عند ذلك شعر صديقي (وشعرت) بالإجهاد، وشعرنا أن الحوار قد قارب نهايته، فطلب منى طلبًا أخيرًا:

أريدك (في ضوء إنجاز فنتر الأخير) أن تحدد لى باختصار نظرة العلم لماهية الحياة، ثم تبين لى (في ضوء هذا المفهوم) جوانب الإعجاز الإلهي في خلق الحياة:

قلت لصديقي محاولًا الاختصار قدر الإمكان:

أصبح العلم الآن ينظر للحياة باعتبار أنها نتيجة للتوافق المذهل والتناغم بين بنية وسمات مختلف جزيئات المادة الحية، وكذلك القوانين التي تحكم سلوك هذه الجزيئات. ويغذى هذه المنظومة مصدر للطاقة، ويوجه ذلك كله أرشيف هائل من المعلومات تحمله الشفرة الوراثية للخلية الحية. إن العلم ينظر إلى الحياة باعتبارها المُكَوِّن المعرفي (سر الصنعة) في ذلك كله.

أما عن جوانب الإعجاز الإلهى في خلق الحياة فستظل على إعجازها وتحديها مهما حقق العلم من إنجاز. وأراها تتلخص في نقطتين:

- ١- التعقيد المبهر في بنية ووظيفة جزيئات الحياة (الدنا \_ الرنا \_ البروتينات). وحتى لو تمكن العلم من تصنيع هذه الجزيئات في المعمل، فالعلم يقوم بذلك تبعًا لبنية هذه الجزيئات كما خلقها الله عَلَى.
- ٢ مصدر المعلومات في الدنا. وهذه تشتمل على طريقة تشكيل كل جزىء من جزيئات
   المادة الحية، وتوجيه عمله وتحديد تفاعله مع باقى الجزيئات.

وهذا التعقيد المبهر وهذه المعلومات هي سر الصنعة للخلية الحية The Know I-low.

وقد أدرك عالم البيولوجيا الكبير «جورج تشيرش ـ George Church» هذا الإعجاز الإله فقال: إن إنجازات البشرية منذ العصر الحجرى وحتى الآن تشبه ضوء الشمعة إذا ما قارناه بأكبر النجوم المتفجرة في الكون. أين نحن مما فعله الإله الخالق؟ نحن لم نوجِد الطاقة والجسيات تحت الذرية من العدم، نحن لم نصمم الانفجار الأعظم، نحن لم نصمم الحياة. كل ما نفعله أننا نحاول تقليدها.. لا، نحن نحاول التعامل معها.

وانتهى الحوار..

### القارئ الكريم...

يعتقد البعض أن الفكر المادى قد قدم شيئًا ذا قيمة لتفسير نشأة الحياة بسهاتها الوجودية، كبديل للقول بالمصمم الذكى الإله الخالق للوجود، وفي الحقيقة أنه لم يقدم شيئًا يحترم العقل. انظر إلى وجهة نظر إمام الملاحدة البُحدد ريتشارد دوكنز، لترى مدى تهربه، وتهافت استدلالاته وعجزها عن طرح أى تصور علمى حقيقى، بخصوص معضلة نشأة الحياة وماهيتها.

يقول دوكنز، في مناسبات مختلفة:

- بدأت الحياة نتيجة حدوث تفاعلات كيميائية، أدت إلى توافر الظروف الحيوية التي سمحت بالانتخاب الطبيعي!
  - ما أن تَكُوَّن الجزيء الوراثي «الدنا ـ DNA»، حتى بدأ التطور بالانتخاب الطبيعي!
- كيف حدث هذا؟ يؤمن العلماء بالقدرة السحرية للأرقام الكبيرة (عدد الجزيئات، والزمن الممتد) على إنتاج أي شيء!
  - كل ما نحتاجه جزىء سحرى وفسحة من الوقت!

ألا ترى معى أنه بهذا الهُراء السحرى يمكن أن نَدَّعى حدوث أي شيء في أي مكان.

لا شك أن البيولوجيين والفلاسفة الماديين يواجهون عند دراستهم لأصل وماهية الحياة مأزقًا علميًّا فلسفيًّا لا يُحسدون عليه، وهو مأزق ذو جوانب متعددة لم يقدموا تفسيرًا لأى منها:

أولًا: من أين اكتسبت الشفرة الوراثية المعلومات الضرورية لظهور واستمرار الحياة؟

ثانيًا: من أين اكتسبت المادة غير الحية آلية التشفير ومعالجة المعلومات الميزة لجميع الكائنات الحية؟

ثالثًا: من أين اكتسبت المادة غير الحية الغائية (أي أن يكون لها هدف وتَوَجُّه) حتى تصبح كائنًا حيًّا؟

رابعًا: من أين اكتسبت المادة الحية الأولية القدرة على التكاثر، هذه القدرة اللازمة لاستمرار الأنواع، وكذلك لترقيها في سلم التطور؟

وحتى نتصور صعوبة الموقف الذي يواجهه الماديون عند محاولة تفسير هذه المعضلات، فلنطالع آراء أقطاب البيولوجيا والفيزياء في العالم:

- يقول «آندرو كنول\_Andrew Knoll»(١) (الأستاذ بجامعة هارفارد):

إذا أردنا تقييم آخر ما توصل إليه العلم حول نشأة الحياة، وجدنا أننا:

١ - ما زلنا لا نعرف منى بدأت الحياة بالتحديد!

٢- ما زلنا لا نعرف تحت أي ظروف ظهرت الحياة!

٣- ما زلنا لا نعرف كيف بدأت الحياة على هذا الكوكب!

هذاً بخصوص الجوانب المادية لنشأة الحياة، فكيف نفسر السمات الوجودية الأعقد منها؟

- ويقول عالم الفيزياء النووية «جيرالد شرويدر ـ Gerald Schroeder» (٢): إن مجرد

<sup>(</sup>۱) آندرو كنول\_ Andrew Knoll: ولد عام ۱۹۵۱، وتولى منصب أستاذ التاريخ الطبيعى والحفريات بجامعة هارفارد وهو في الثلاثين من عمره. من أشهر كتبه كتاب «الحياة على كوكب حَدَّث: الثلاثة بلايين سنة الأولى من الحياة Life « on a young planet».

<sup>(</sup>٢) جيرالد شرويدر\_Gerald Schroeder: أمريكي، حصل على الدكتوراه في الفيزياء النووية والكونيات عام ١٩٦٥=

وجود الظروف الملائمة لنشأة الحياة، لا يفسر لنا كيف نشأت. نستطيع أن نقول (على أحسن تقدير): إن هذه الظروف «سمحت» بنشأة الحياة واستمرارها على كوكبنا. ولكن كل قوانين الطبيعة التى نعرفها مجتمعة لا يمكن أن تفسر نشأة الحياة من المادة غير الحية.

- ويجيب «جون مادوكس\_John Maddox» رئيس التحرير الفخرى لمجلة «الطبيعة\_ Nature» عن سؤال «متى وكيف نشأ التكاثر الجنسى؟»، قائلًا: لا أدرى.

- ويقول «أنطونيو لازكانو - Antonio Lazcano» (رئيس الجمعية الدولية لدراسة أصل الحياة): من الأمور المنطقية والعلمية التي ينبغي أن نقر بها، أن الحياة ما كانت لتنشأ دون «الآلية المسئولة عن اختزان المعلومات ونقلها «الآلية المسئولة عن اختزان المعلومات ونقلها إلى الأجيال التالية، مع إمكانية حدوث بعض التغيرات فيها (تطور)، الآلية القادرة كذلك على تحويل المعلومات إلى وجود مادى ثلاثى الأبعاد. كيف اكتسبت المادة غير الحية هذه الآلية؟ لا ندرى.

- ويُقَربنا عالم الفسيولوجيا الكبير «جورج والد\_George Wald» (الحائز على جائزة نوبل) من الحقيقة حول أصل الحياة فيقول:

بالرغم من أنها كانت صدمة لتفكيرى العلمى فى البداية، إلّا أنه ينبغى أن أقر بوجود «الذكاء والتصميم ـ intelligence and design» وراء بناء الكون حتى يكون ملائمًا لظهور الحياة واستمرارها على كوكبنا. والأعقد من ذلك، نشأة الحياة نفسها، ثم خروج الكائنات الحية، التى تتدرج فى الترقى حتى تصل إلى المخلوق العاقل القادر على التوصل إلى الاكتشافات العلمية وابتكار الفن والتكنولوجيا وعلى طرح التساؤلات. أما إذا أنكرنا الذكاء والتصميم، وقلنا: إن الحياة قد نشأت بالصدفة، فقد اخترنا التفسير الأصعب.

مرة أخرى أقول، مَن كتب شفرة الحياة؟

أين بيتهوفن؟!

<sup>=</sup> من MIT. ويعمل أستاذًا بالجامعة العبرية في القدس. وهو من المهتمين بالعلاقة بين العلم والروحانيات، ومن أشهر كتبه God of Science.

<sup>(</sup>١) «أنطونيو لازكانو ـ Lazcano Antonio»: أستاذ البيولوجيا المكسيكي، ومن أشهر كتبه The orign of life.

<sup>(</sup>٢) «جورج والد ـ George Wald»: أمريكي (١٩٠٦ - ١٩٩٧). عمل أستاذًا لوظائف الأعضاء بجامعة هارفارد. حصل على جائزة نوبل عن أبحاثه في شبكية العين.

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل الخامس ماذا يقول الدراونة

- دارون ونظرية التطور
- آلية حدوث التطور الدارويني
- الأدلة العلمية على حدوث التطور:

أولًا: البيولوجيا الجزيئية

ثانيًا: التشريح المقارن

ثالثًا: النشأة الجنينية

رابعًا: سجل الحفريات

- الداروينية الحديثة، وصانع الساعاتِ الأعمى

الانتخاب الطبيعي التراكمي

مغالطات جوهريت

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة «كان دارون يؤمن أن الخلية الحية الأولى وراءها خالق عظيم، ثم تولت الطبيعة تطويرها إلى ما نشهده الآن من مختلف الكائنات. انظر ماذا فعل تلامذة دارون ومريدوه بنظريته، حتى صيروه رمزًا للإلحاد»

د. عمرو شریف کتاب رحلة عقل

يُعتبر الاتحاد الأمريكي لتقدم العلوم AAAS(١) أكبر تجمع علمي في العالم، وفي التاسع عشر من فبراير عام ٢٠٠٦ أصدر الاتحاد بيانًا جاء فيه:

«لا يوجد في الأوساط العلمية خلاف ذو بال حول قبول مبدأ تطور الكائنات الحية، بل إن التطور يُعتبر الآن أقوى وأكثر المبادئ قبولًا في علم البيولوجيا».

دارون ونظرية التطور

فلنبدأ القصة من أولها<sup>(٢)</sup>.

بعد رحلة دامت خمس سنوات حول العالم (۱۸۳۱–۱۸۳۱)، على السفينة بيجل على السفينة بيجل Beagle (كلب الصيد) (شكل: ۱) وبعد دراسة متأنية لكثير من الحيوانات والنباتات التى جعها من جميع القارات، نشر العالِم الإنجليزى «تشارلز روبرت دارون ـ . Charles R. جعها من جميع القارات، نشر العالِم الإنجليزى «تشارلز روبرت دارون ـ . ۱۸۰۹ ) في عام ۱۸۰۹ كتابه: «أصل الأنواع وتطورها بالانتخاب الطبيعى ـ On the origin of species by means of natural selection ».

ويبين الكتاب أن الكائنات الحية قد نشأت بشكل تطورى من أصل واحد، أو عن عدد بسيط من الأسلاف المستركة. وقد حرص دارون على أن يتجنب أى ذكر عن تطور الإنسان؛ لأنه لم يكن يريد إثارة زوبعة من الجدال، ولكن الكتاب أثار الزوبعة بطبيعة الحال.

<sup>.</sup>American Association for the advancement of Science : AAAS ( \)

بلغ عدد أعضائه عام ٢٠٠٦ أكثر من ٢٠٠, ١٢٠ عالم من مختلف دول العالم ومختلف التخصصات العلمية. وهو المسئول عن إصدار مجلة «العلوم\_Science».

<sup>(</sup>٢) ورد مفهوم التطور في كتابات الكثيرين من العرب قبل دارون بها يقرب من ألف عام. منها كتابات ابن خلدون ورسائل إخوان الصفا والجاحظ (٧٧٦\_٨٦٨م) الذي ذكر في كتابه الحيوان أن الكائنات تتصارع فيها بينها من أجل البقاء، وأن البيئة تؤثر في الكائن الحي، فتحدث فيه تحولًا وتجعله نوعًا آخر، أي أن بعضها يُشتق من بعض.

وفى العام ١٨٧١، أحس دارون أن ليسس هناك ما يخسره، فنشر كتابه «ظهور الإنسان\_ The descent of man»، الذي تناول فيه نشوء الإنسان بالتطور.



(شكل: ۱) رحلة دارون والسفينة بيجل حول العالم

وقد توصل دارون إلى نظريته بالرغم من قلة الأدلة العلمية المتاحة في وقتها. ومنذ نَشْر الكتابين وحتى الآن حقق العلم قفزات هائلة في مجالات عديدة، ساعدت على تمحيص وتعزيز مفهوم التطور.

هـذا ولم يتطرق دارون في نظريته لنشأة الحياة، بل إنه كان يعتقد بضرورة التدخل الإلهي لخلق الخلية الأولى، على أن يقوم التطور بعد ذلك بإحداث التنوع الهائل في الكائنات الحية.

وبالرغم من ذلك فقد قام الدراونة (بعد دارون) بتوسيع مفهوم التطور ليشمل التطور على المستوى الكيميائي، حتى يستطيعوا من خلاله تفسير ظهور الخلية الأولى دون الحاجة إلى تدخل إلهي.

وإذا كان الكثيرون من علماء البيولوجيا ينظرون اليوم إلى «مفهوم التطور» باعتباره الحقيقة المحورية التى يقوم عليها علم البيولوجيا، تمامًا كأهمية كروية الأرض ودورانها حول الشمس بالنسبة لعلم الفلك، فإن الجدال العنيف ما زال يدور حول تفاصيل آليته.

### آلية حدوث التطور الدارويني

فَسَّر دارون حدوث التطور بأنه يتم عن طريق «الانتخاب الطبيعي بعد حدوث طفرات عشوائية بالصدفة»، وهذا ما صار يُعرف بالتطور الدارويني أو الداروينية.

ومنذ أعلن دارون نظريته، ظهرت عشرات النظريات التى تدور فى فلك الداروينية، لتقوم بشرح **آلية حدوث التطور الدارويني العشوائي** فى ضوء العلوم الحديثة، وتتفق هذه النظريات فى ثلاث نقاط أساسية يتم من خلالها التطور:

- ١ «الطفرة العشوائية \_ Random mutation»: وتعنى حدوث تغيرات تلقائية عشوائية في جينات المادة الوراثية (الدنا\_ DNA).
- ٢- «إعادة الخلط recombination»: خلال انقسام الخلايا المنتجة للنُطَف (الحيوانات المنوية والبويضات) يتم خلط المادة الوراثية بأنهاط جديدة وكثيرة، مما يؤدى إلى تكوين أشكال جديدة متعددة من النطف. وعند الإخصاب تُنتج هذه النُطَف المختلفة أفرادًا مختلفين وراثيًّا، يكون بعضهم أقدر على التكيف مع البيئة.

وتمثل الطفرات العشوائية وإعادة الخلط دور الصدفة في حدوث التطور، وذلك عن طريق تغيير الصفات الجديدة النافعة، ويتم ذلك عن طريق:
عن طريق:

۳- «الانتخاب الطبيعي ـ natural selection»: وملخصه أن أفراد الكائن الحى التى تتمتع بصفات أفضل ظهرت نتيجة للطفرات العشوائية وإعادة الخلط تتيسر لها فرص للبقاء أكثر من الأفراد التى لا تمتلك مثل هذه الصفات، فتبقى وتتناسل وتسود بشكل أكبر

من سواها. أى أن الطبيعة بتعبير الداروينيين تقوم بفرز وانتخاب الأفراد الأصلح في الصراع الدائر من أجل البقاء (١).

### آلية حدوث الطفرات العشوائية

يُقَسِّم الدكتور أحمد مستجير (أستاذ البيولوجيا الجزيئية السابق بكلية الزراعة جامعة القاهرة) الطفرات التي تحدث في الشفرة الوراثية للكائن الحي إلى مجموعتين: طفرات في الكروموسومات وطفرات في الجينات:

### أ- الطفرات الكروموسوميت

أثناء انقسام الخلايا المنتجة للحيوانات المنوية والبويضات كثيرًا ما يُعاد ترتيب مقاطع كاملة من الكروموسوم أو إلى كروموسوم آخر، الأمر الذي يتسبب في تغيرات في بنية الكروموسومات (٢).

### ب- الطفرات الجينية

قد تتحول قاعدة نيتروجينية بأحد الجينات إلى قاعدة أخرى، فتتحول القاعدة A مثلًا إلى أو G أو T «طفرة نُقْطِيَّة \_point mutation». وقد يُغير ذلك من حمض أمينى بالبروتين الذى يُشفِّرُ له الجين، وربها تسبب هذا في تغيير نوع البروتين الناتج.

وقد يحدث أن تُحذَف قاعدة أو أن تُضاف قاعدة، ومن شأن هذا أن تتحَوّر كل الكودونات

<sup>(</sup>١) عَدَل دارون فيها بعد عن اصطلاح «الانتخاب الطبيعي ـ Natural Selection» إلى اصطلاح «المحافظة الطبيعية ـ Natural Preservation»، وهو اصطلاح أدق يبيَّن أن دور الطبيعة هو «المحافظة» على الصفات الأكثر تناسبًا مع البيئة وليس «الانتخاب أو الاختيار».

<sup>(</sup>٢) للطفرات الكروموسومية صورًا عديدة، ويُطلق عليها اسم «الشذوذ الكروموسومي ـ Chromso - aberrations منها:

<sup>- «</sup>الإقلاب\_ inversion»، يعنى أن ينكسر الكروموسوم في مكانين ثم ينقلب هذا المقطع المكسور ويستقر مقلوبًا في نفس موضعه.

<sup>- «</sup>الاقتضاب ـ deletion»، يعني أن يَفقد الكروموسوم قطعة منه.

<sup>- «</sup>الإيلاج ـ insertion»، يعني أن يُضاف إلى الكروموسوم مقطع من مصدر مجهول ويصبح جزءًا منه.

<sup>- «</sup>الانتقال ـ translocation»، وهو أن يتحرك جزء من مادة الكروموسوم إلى مكاني آخر، قد يكون بنفس الكروموسوم أو يكون في غيره.

التالية، فينتج بروتين جديد يختلف عن البروتين الأصلى، أى أن حرفًا واحدًا يُضاف أو يُحذف يكفى لتغيير البروتين!

إن حدوث هذه التغيرات الكروموسومية والجينية في الشفرة الوراثية (الجينوم) للكائنات الحية أمر لا شك فيه، لكن هل بإمكان هذه التغيرات إذا حدثت بشكل عشوائي أن تخلق كائنات حية جديدة أكثر تعقيدًا وأكثر ذكاءً؟

للردعلى هذا التساؤل والخروج من هذا المأذق الذى كاد أن يقضى على نظرية التطور الدارويني، وضع الدراونة العديد من النظريات التى تُعتبر تعديلات في آلية حدوث هذا التطور العشوائي، وتُعرف هذه النظريات باسم «الداروينية الحديثة»، وسنتعرض لشرحها ببعض التفصيل في نهاية هذا الفصل.

# الأدلة العلمية على حدوث التطور

كما ذكرنا، يتفق البيولوجيون (الداروينيون وغير الداروينيين) على حدوث التطور، ويختلفون في إمكانية أن تقوم الصدفة (العشوائية) بهذه العملية شديدة التعقيد. ونعرض هنا أهم الأدلة العلمية على حدوث التطور:

## Molecular Biology (١) أولًا: أدلت البيولوجيا الجزيئية

اخترنا أن نبدأ بعرض الأدلة التى يقدمها علم البيولوجيا الجزيئية، إذ يقدم هذا العلم الدليل الدامغ على صحة فكرة الأصل المشترك للكائنات وحدوث التطور. وبالرغم من ذلك يظن أنصار فكرة الخلق الخاص من غير المتخصصين أن علم البيولوجيا الجزيئية قد نفى تمامًا حدوث التطور!

لقد أظهر علم البيولوجيا الجزيئية أن جميع الكائنات الحية -من البكتريا إلى الإنسان- تتميز بتشابه ملحوظ في طبيعة الجزيئات العضوية المكوِّنة لخلاياها، وكذلك في شفراتها الوراثية. ويمكن تحديد هذا التشابه فيها يلى:

۱ - تستخدم جميع الكائنات الحية، نباتية وحيوانية، نفس الآلية الوراثية Genetic Mechanism المجزىء الكنا DNA - جزىء الرنا RNA- البروتينات).

<sup>(</sup>١) يَطلق غير المتخصصين على هذا العلم اسم «علم الوراثة \_ Genetics».

- ۲- يتكون الحمض النووى الدنا (DNA) من سلاسل يختلف ترتيب حلقاتها من كائن
   الآخر، ولكن هذه السلاسل المختلفة تتكون من نفس النكلوتيدات \_nucleotides
   (القواعد النيتروجينية) الأربعة.
- ٣- يتم نقل المعلومات الموجودة في الحمض النووى الدنا DNA إلى الريبوزومات
   (لبناء البروتينات) بواسطة نفس الآلية الحمض النووى الرنا المرسال ـ Messenger RNA.
- ٤- وكما تستخدم «الشفرة الوراثية \_ Genetic Code» نفس اللغة (الدنا الرنا البروتينات)، فإنها تستخدم نفس المصطلحات في إعطاء التعليمات:

فالكائنات الحية المختلفة تستخدم جينات متشابهة ورنا متشابها لتكوين بروتينات متشابهة لتقوم بنفس الوظائف. مثال ذلك ما يحدث في الميتوكوندريا (١)، فهي تقوم بأكسدة المواد الغذائية باستخدام إنزيهات معينة تُشَفِّر لها جينات متشابهة في جميع الكائنات الحية الحيوانية. أي أن هذه الكائنات تستخدم نمطًا جينيًا متشابهًا ليقوم بنفس الوظائف، بالرغم من اختلافها في المظهر.

- ٥- تتماثل الجينات التي تتحكم في وظائف معينة في جميع الكائنات، كنمو الأرجل مثلًا. فإذا نقلنا الجين المسئول عن تكوين الأرجل في الفأر إلى البرعم المسئول عن تكوين الجناح في ذبابة الفاكهة، فسيُكوِّن البرعم للذبابة رجلًا كأرجلها بدلًا من الجناح.
- 7- تَوَصَّل الباحثون إلى الجينات المسئولة عن نشأة الخياشيم وكذلك الذيل في جنين الإنسان، وبالرغم من أن هذه الجينات أدت وظيفتها لفترة في جنين الإنسان فإنها خملت وظلت موجودة بالرغم من عدم الاحتياج للخياشيم أو الذيل في الجنين أو في الإنسان الكامل.

إن هذه الجينات التى تشبه الجينات المقابلة لها فى باقى الفقاريات، تُعتبر بمثابة حفريات على المستوى الجزيئي، تثبت الأصل المشترك بين الإنسان وغيره من الفقاريات.

٧- ظهر مؤخرًا علم «دنا الحفريات\_DNA Archeology»، ويقوم الباحثون فيه بأخذ جزء
 متبقٍ من سلسلة الدنا DNA الخاص بالحفرية، ويتم إكثاره وتحديد تتابع النكلوتيدات

<sup>(</sup>١) محطات توليد الطاقة داخل الخلية.

- فيه لمعرفة العلاقة بينها وبين مختلف الكائنات المعاصرة. وقد تم ذلك بصورة مثالية مع حفريات الماموث التي تم حفظها جيدًا في الجليد.
- ۳۵- تستخدم جميع الكائنات الحيوانية على تنوعها واختلافها سُبُل أيض metabolic
   ۱۵- تستخدم جميع الكائنات الحيوانية على تنوعها واختلافها سُبُل أيض pathways
   ۱۵- تستخدم جميع الكائنات الحيام الطاقة اللازمة لبناء وعمل هذه الآلية الوراثية، وكذلك للقيام بباقى أنشطة الخلية.
- ٩- تتكون الأنواع المختلفة من البروتينات في جميع الكائنات من تجمعات ومتتاليات مختلفة
   من عشرين حمضًا أمينيًّا فقط، على الرغم من وجود عشرات الأنواع من الأحماض
   الأمينية الأخرى في الطبيعة.
- ١ أمكن قياس درجة التماثل في ترتيب النكلوتيدات (المكوِّنة للجينات)، وكذلك ترتيب الأحماض الأمينية (المكونة للبروتينات) في الكائنات المختلفة بدقة كبيرة، أثبتت صحة مفهوم الأصل المشترك.

فعلى سبيل المثال، ظهر أن إنزيم السيتوكروم - سبى cytochrome c يتألف من نفس المائة وأربعة أحماض أمينية بنفس الترتيب فى كل من الإنسان والشمبانزى، بينها يختلف هذا البروتين بحمض أمينى واحد عن نظيره فى قرد الريسس، ويزداد هذا الفرق مع الخيل إلى ١٠١ حمضًا أمينيًّا، ثم يزداد مع سمك التونة إلى ٢١ حمضًا أمينيًّا، ثم يزداد مع سمك التونة إلى ٢١ حمضًا أمينيًّا،

معنى ذلك، أنه كلما ازدادت درجة التماثل في الأحماض الأمينية المكونة لبروتينات الكائنات، ازدادت العلاقة وازداد قرب السلف المشترك بينها.

يؤكد هذا العرض لأدلة علم البيولوجيا الجزيئية أن فحص تتابع النكلوتيدات في الحمض النووى الدنا (DNA) وكذلك فحص الأحماض الأمينية في البروتينات، لهما مرجعية استشهاد ساحقة على حدوث التطور، كما يُمدانا بتصور مستقل للتاريخ التطوري للكائن الحي.

ومن بين مئات الاختبارات التى تم إجراؤها، لم يعط أى منها دليلًا واحدًا ينقض مفهوم الأصل المشترك والتطور. بل يمكن القول بأنه لم يتم اختبار أية فكرة أو نظرية فى مجال العلم بهذا القدر من الإحاطة والشمولية، وبهذا القدر من التوثيق مثلها تم فى دراسة تطور الكائنات الحية.

<sup>(</sup>١) مثال آخر: لا يختلف تركيب سلسلة B من جزىء الهيموجلوبين (والتي تتكون من ١٤٦ حمضًا أمينيًّا) في الإنسان عن الشمبانزي إلا في حمض أميني واحد، بينها يزداد هذا الاختلاف مع باقى الثدييات كالكلاب، ثم يزداد مع باقى الفقاريات غير الثديية كالطيور.

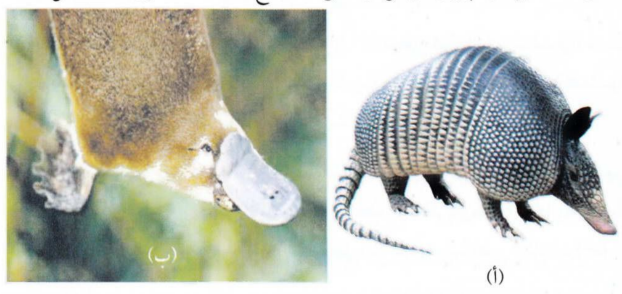
ونختم عرض أدلة البيولوجيا الجزيئية على صحة مفهوم الأصل المشترك وحدوث التطور بمثال: إذا أظهر الفحصُ المُدَقق لكتابين يضُم كلٌّ منها نفس العدد من الأبواب والصفحات، أن الكتابين متهاثلان فيها تحتوى عليه الصفحات من كلهات وحروف، مع وجود فقرة إضافية في بعض فصول أحد الكتابين. هل من الصواب القول بأن كلَّا من هذين الكتابين قد كُتِبَ على حده ؟ أم الأصوب أنها طبعتان متتاليتان من كتاب واحد، وقد تم إضافة هذه الفقرات على الكتاب الأصلى عند إصدار الطبعة التالية؟

### ثانيًا: أدلت التشريح المقارن Comparative Anatomy

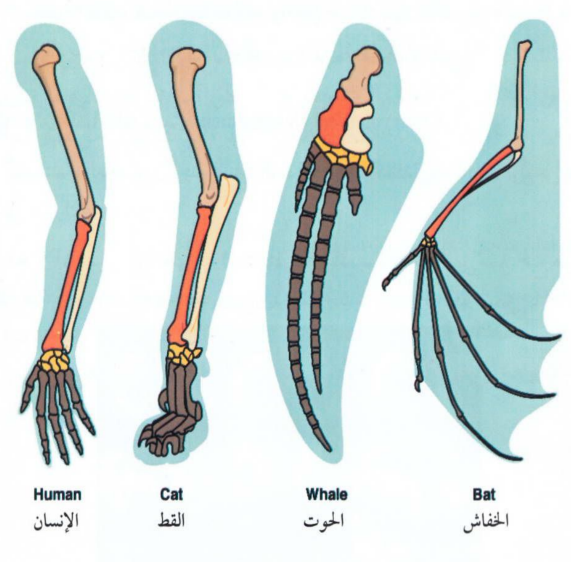
١- يُظهِر التشريح المقارِن التشابه الكبير في الصفات التشريحية الأفراد الشعبة الواحدة، حتى إننا ندرس تشريح الفقاريات المبكرة (كالضفدعة) تمهيدًا لدراسة تشريح الإنسان. كما أننا نُدَرِّس أنسجة الأرنب تحت الميكروسكوب «علم الأنسجة \_ Histology» بديلًا عن دراسة أنسجة الإنسان في بعض الأحيان.

٢- يُظهر التشريح المقارِن الحلقات الوسطى بين الطوائف المختلفة من الأحياء التي ما زالت تعمر الأرض!، فتجد البرمائيات (تتنفس صغارها بالخياشيم، وتتنفس الحيوانات البالغة بالرئتين) كحلقة متوسطة بين الأسماك والزواحف.

أما «آكل النمل - Armadillos» و «منقار البط - Platypus»، فيمثلان حلقة وسطى بين الزواحف والثدييات. فبالرغم من أن لهما شعرًا ويُرضعان صغارهما كالثدييات فإنهما يبيضان ولهما فتحة واحدة للتبول والتبرز والمَبيض، وتُسمى «المَجمع - Cloaca» كالزواحف (شكل: ٢).



(شكل:٢) (أ) آكل النمل (ب) منقار البط ٣- تُعتبر «ظاهرة التماثل ـ Homology» إحدى الأدلة المهمة على الأصل المشترك وحدوث التطور. ففي طائفة الثدييات مثلًا، يُظهِر التشريح المقارِن أن أفرادها تشترك في نفس عظام الطرف الأمامي، وأن هذه العظام تتشكل لتقوم بوظائفها المختلفة تبعًا لنوع الحيوان، فهي تشكل جناحًا في الخفاش، وزعنفة في الحيتان، وساقًا في القطة، وذراعًا في الإنسان (شكل: ٣).



(شكل:۳) تتهاثل عظام الطرف الأمامي في طائفة الثدييات

الأطباء على دراية بحالات تُعرف بالثدى الزائد والحلمة الزائدة عند بعض النساء Accessory Breast , Nipple . وتقع هذه الأعضاء في المنطقة الممتدة من الإبط إلى أعلى الفخذ، وهي المنطقة المعروفة بخط اللبن \_ Milk line، إذ يوجد فيها في بعض الثدييات (كالقطط والكلاب) عددٌ من الأثداء التي ترضع بها صغارها.

لقد احتفظ جنين الإنسان بالبراعم التي تشكل الأثداء المتعددة في باقي الثدييات، وبدلًا من أن تضمر كلها (باستثناء اثنين) نشط بعضها عند وصول الفتاة لسن البلوغ، وكوَّن ثديًا أو حلمة زائدة أو أكثر (١). كيف يدفع المعارضون لمفهوم الأصل المشترك هذا الدليل؟

٥- الأعضاء الأثرية \_Vestigial structures، وهي أعضاء موجودة بشكل ضامر وليس لها استخدام في بعض الكائنات الحية، ولكن لها وجود ووظيفة في الكائنات القريبة منها. مثال ذلك العضلات المسئولة عن حركة صوان الأذن، فقد فقدت وظيفتها (بالرغم من وجودها) في الإنسان بينها ما تزال تعمل في الشمبانزي(٢).

### ثالثًا: أدلت النشأة الجنينية: Embryological Development

يُعَد التشابه العجيب بين أجنة كائنات الشعبة الواحدة (كالفقاريات) دليلًا قويًّا على وجود الأصل المشترك.

فجنين الإنسان مشلًا تظهر فيه (ثم تختفي) الخياشيم وكذلك الذيل مشل جميع طوائف الفقاريات، دون الاحتياج لاستخدامهما في المرحلة الجنينية أو بعد الولادة (شكل: ٤).



(شكل: ٤) النشأة الجنينية للفقاريات يعترض أنصار الخلق الخاص بأن هذا الشكل تم فبركته من قيَل التطوريين (أعلى)، ونرى هنا أن الصور الفوتوغرافية الحديثة لهذه المراحل من الأجنة تثبت هذا التشابه (أسفل).

IVY

<sup>(</sup>١) ناظرتُ شخصيًّا سيدة لديها ثديًا زائدًا كامل النمو في منطقة أعلى الفخذ، وكانت تُرضع منه صغارها (بالإضافة إلى الثديين الطبيعيين).

 <sup>(</sup>٢) حرصت على ألا أعطى مثالًا بالزائدة الدودية أو ضرس العقل؛ لأنه ما زال لهذين العضوين بعض من الوظيفة في الإنسان.

كها يظهر فى (شكل: ٤) التشابه بين أجنة كل من الأسهاك، والسلمندر (من البرمائيات)، والسلاحف (من الزواحف)، والدجاج (من الطيور)، والأرانب (من الثدييات) والإنسان (١٠).

إن التشابه بين أجنة الفقاريات، وكذلك ظهور الخياشيم والذيل في جنين الإنسان لا يعنى فقط وجود الأصل المشترك لطوائف شعبة الفقاريات، ولكن يعنى أيضًا أن كل طائفة من هذه الشعبة تحمل في أجنتها بقايا من الطوائف التي سبقتها ويمكن اعتبارها بمثابة حفريات حية.

لذلك، يرى بعض علماء الأجنة وعلماء التشريح أن المراحل التى يمر بها جنين فرد من نوع معين من الكائنات الحية في رحم الأم تلخص مراحل تطور أسلاف ذلك النوع على الأرض. أي أن مراحل تكوين الإنسان خلال فترة حمله (٩ أشهر) هي نفسها مراحل تطور أسلاف الإنسان على مدى يزيد على ثلاثة آلاف مليون سنة.

### رابعًا: أدلت سجل الحفريات: Fossil Record

يعتمد سجل الحفريات (٢) على أن طبقات الأرض مُرَتَّبة بحيث كلما زاد عمق الطبقة كانت أقدم عهدًا. لذلك يمكن عن طريق معرفة عمر طبقة الأرض معرفة عمر ما يوجد فيها من بقايا نباتية وحيوانية، ذلك بالطبع بالإضافة إلى حفظ شكل الكائن الحي (شكل: ٥).

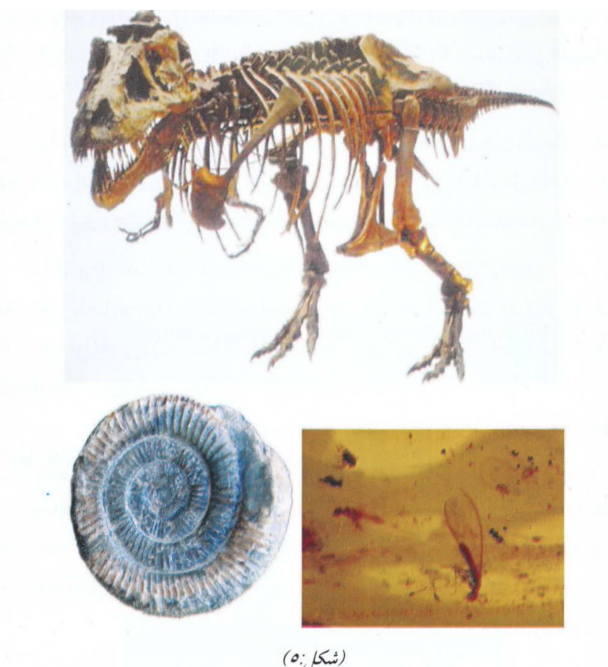
<sup>(</sup>١) لنا عودة لدراسة هذا الشكل في الفصل القادم.

<sup>(</sup>٢) كلمة حفريات ـ Fossils مشتقة من كلمة Fossus اللاتينية، وتعنى الأشياء المستخرَجة من الأرض، وهي تشمل بقايا الكائنات العضوية المحفوظة من الماضي السحيق أو آثار لأجزاء من الكائنات (كآثار الأقدام).

وقد استرعت الحفريات انتباه الناس في العصور القديمة، حتى إن بعضهم اعتبرها محاولة من الشيطان لتقليد عمل الله على الله الله على الله الله على الله الله على الل

ثم كان الفنان الإيطالي العبقرى ليونارد دافنشى (١٤٥٢ - ١٥١٩) أول من لفّت النظر إلى أهمية الحفريات في دراسة أصل الحياة على كوكب الأرض.

وتُستخدم في تحديد أعمار الحفريات تقنيات الكربون - ١٤ المشع. كما تُستخدم حديثًا تقنية عالية لتحديد عمر الحفرية بدراسة تفاعل أشعة الليزر مع بلورة واحدة من بلورات مادة الحفرية، بنسبة خطأ في تقدير عمرها لا تتجاوز ١٪.



(شكل:٥) نهاذج من الحفريات

ولا شك أن سجل الحفريات كان فقيرًا عندما طُرحت نظرية التطور، لكن دارون تنبأ بأن الكثير من الحفريات (وخاصة الحلقات الوسطى) سيتم اكتشافه، وقد حدث ذلك بالفعل. لقد بلغ سجل الحفريات اليوم ثراءً كبيرًا، وأصبح يحوى أكثر من مائتى ألف نوع من الكائنات، التي ظهر أنها تتغير ببطء في اتجاه أشكال الكائنات الحية الحديثة، ويعتبر المتخصصون ذلك بمثابة مشاهدة عملية التطور وهي تجرى أمام أعيننا.

كذلك أصبح السجل الحفرى يحتوى على العديد من الحلقات المتوسطة بين الطوائف والرتب المختلفة، كاكتشاف حفرية الثعبان ذى الأرجل كحلقة وسطى فى نشأة الزواحف من البرمائيات، وكذلك اكتشاف حفرية الأركيوبتيركس(١) وهو من الزواحف التى بدأ فيها ظهور الريش تمهيدًا

<sup>(</sup>١) يأتي شرح حفرية الأركيوبتيركس في الفصل القادم.

لنشأة الطيور (شكل: ٦). لذلك أصبحت حجة «الحلقة المفقودة» كمبرر لرفض مفهوم التطور حجة بالية.



(شكل: 7) حفرية الأركيوبتيركس

وقد نشأ فرع جديد لعلم الحفريات وهو الحفريات الميكروسكوبية الذى يدرس حفريات الكائنات وحيدة الخلية. وأخيرًا جدًّا نشأ «علم دنا الحفريات ـ DNA Archeology»، كما ذكرنا في أول الفصل.

وفى قراءة سريعة لسجل الحفريات، نجد أنه حتى ٥٥٠ مليون عامًا مضت كانت معظم الحفريات على هيئة كائنات بسيطة، وفجأة (منذ ٥٤٠ مليون سنة) ظهر الثراء والتعدد والتعقيد الكبير في الكائنات، فيما عُرف بـ «الانفجار الأحيائي الكمبيري».

وحتى ٠٠٠ مليون سنة مضت، يُظهر السجل أن الكائنات الحية كانت تعيش في الماء فقط، ثم غزت النباتات الأرض، وبعدها بثلاثين مليونًا من السنين غزتها الحيوانات.

ومنذ حوالى ٢٣٠ مليون سنة سادت الديناصورات، ثم اختفت فجأة منذ ٦٥ مليون سنة، وأعقب ذلك بروز الثدييات باعتبارها الفقاريات المسيطرة على كوكب الأرض.

وقد أظهرت الحفريات وجود أكثر من دستة من «أشباه الإنسان ـ Homonoids»، تبدأ منذ حوالى ٨ ملايين سنة. ثم ظهرت «حفريات الإنسان النياندر تالى ـ Homo s. neandertalis» منذ حوالى ١٩٥، ، ١٩٥ سنة، كما ظهرت «حفريات الإنسان العاقل ـ ١٩٥، ، ١٩٥ سنة، كما ظهرت «حفريات الإنسان العاقل ـ ١٩٥، ، ٢٠٠ سنة. ولنا وقفة أخرى مع الإنسان وأشباهه في الفصل التاسع من الكتاب.

### القارئ الكريم..

إذا تتبعنا المجموعات الأربع من الأدلة على وجود الأصل المشترك وحدوث التطور، وجدنا أن التشريح المقارن وسبجل الحفريات (الذي كان ناقصًا إلى حد بعيد) كانا يمثلان الأدلة الرئيسية عندما وضع دارون نظريته. ثم جاء الاهتمام بأدلة علم الأجنة، ثم ازداد سبجل الحفريات غنى وثراء إلى حد بعيد. وأخيرًا أصبح ما يقدمه علم البيولوجيا الجزيئية من معلومات هو الدليل الأكبر على حدوث التطور، خاصة في وجود الجديد من الأدلة التي يضيفها هذا العلم مع غروب شمس كل يوم.

وقبل أن ننتقل إلى الجزء التالى من هذا الفصل، ينبغى أن نسجل قولًا ذا دلالة لتشارلز دارون يقول فيه: لا أرى مبررًا لأن يهز مفهوم التطور عقيدة المتدينين. كما ننقل عنه بعض ما ذكره في سيرته الذاتية، عسى أن تُبَرِّئ هذه الكلمات ساحته وتكون حجة على الملاحدة:

«Reason tells me of the extreme difficulty or rather impossibility of conceiving this immense and wonderful universe, including man with his capability of looking far into futurity, as the result of blind chance or necessity. When thus reflecting I feel compelled to look to a First Cause having an intelligent mind in some degree analogous to that of man; and I deserve to be called a Theist». (1)

«من الصعب جدًّا، بل من المستحيل، أن نتصور أن كونًا هائلًا ككوننا، وبه مخلوق يتمتع بقدراتنا الإنسانية الهائلة، قد نشأ في البداية بمحض الصدفة العمياء، أو لأن الحاجة أم الاختراع. وعندما أبحث حولى عن السبب الأول وراء هذا الوجود، أجدنى مدفوعًا إلى القول بمصمم ذكى. ومن ثَمَّ فإنى أؤمن بوجود الإله».

\*\*\*

<sup>(</sup>١) حرِصتُ على إثبات «نص» إقرار دارون في سيرته الذاتية «أنه من المؤلهة»، وأثبتُ هنا المصدر بالتحديد. Charles Darwin, The Autobiography of Charles Darwin 1809 – 1882 ed. Nora Barlow (London: Collins, 1958), 92 – 3.

## الداروينية الحديثة

# وصانع الساعات الأعمى

عرضنا في الجزء الأول من هذا الفصل نظرية التطور الدارويني، وقد واجهت النظرية العديد من الاعتراضات التي كادت أن تقضى عليها (١). وفي محاولات لإنقاذ الداروينية وضعت العديد من النظريات لتلافى ما وُجه إليها من نقد. وأصبح يطلق على هذه النظريات اسم «الداروينية الحديثة».

ونعرض هنا (كاستكمال لما يقول الدراونة) حجج واحدة من أقوى هذه المدارس والتى تعرف بـ «الداروينية الجديدة الأرثو ذو كسية»، كما وردت في كتاب «صانع الساعات الأعمى ـ تعرف بـ «الداروينية الجديدة الأرثو ذو كسية»، كما وردت في كتاب «صانع الساعات الأعمى ـ The Blind Watch - Maker المنشور عام ١٩٨٦ لمؤلفه د. ريتشارد دو كنز أ. وإذا كنت قد آثرت أن أترك تحليل براهين الداروينية والرد عليها إلى فصول مقبلة، فإننى سأرد على براهين دو كنز عند عرضها هنا أولًا بأول، حتى يكتمل فهمنا لها.

يمهد دوكنز لعرض وجهة نظره جول التطور فيقول:

استعرت اصطلاح صانع الساعات (في عنوان كتابي) من رسالة «اللاهوت الطبيعي» التي نشرها عالم اللاهوت وليم بالى عام ١٨٠٢، وتعتبر الرسالة أحسن عرض معروف له «برهان التصميم»، الذي يعنى أن الوجود بها فيه من إبهار يشير إلى وجود خالق قام بتصميمه وخلقه.

ويبدأ بالى رسالة «اللاهوت الطبيعي» بفقرته المشهورة:

«لنفرض أن قدمى حطت على «حَجَر» أثناء عبور حقل، وتساءلت: كيف وصل الحجر إلى هنا؟، لعلى أجيب بأنه يقبع هنا منذ الأزل. ولكن لنفرض أنى وجدت «ساعة» في هذا المكان، فلا أظن أنى سأفكر في الإجابة التي سبق أن أدليت بها».

ويواصل بالى حديثه، فيبين الإحكام الذي تُصنع به تروس الساعة وزنبركاتها، والدقة التي توضع بها هذه الأجزاء معًا، ثم يعلق قائلًا: فإذا عثرنا على شيء مثل الساعة في حقل،

<sup>(</sup>١) ندرس هذه الاعتراضات في الفصل القادم.

<sup>(</sup>٢) ريتشارد دوكنز من زعماء الإلحاد المعاصر. شغل منصب أستاذ علم الحيوان بجامعة كاليفورنيا حتى عام ١٩٦٩، ثم محاضر لعلم الحيوان بجامعة أكسفورد. وقد قام بترجمة كتابه الدكتور مصطفى إبراهيم فهمى ونشرته مكتبة الأسرة باسم «الجديد في الانتخاب الطبيعي» عام ٢٠٠٢، وتقع ترجمة الكتاب في ٤٢٥ صفحة من القطع الكبير.

أجبرنا إحكامها ودقة تصميمها أن نستنتج أنه «ينبغى أن يكون للساعة صانع شَكَّلها لتفي بالغرض المطلوب منها».

ويعمم بالى هذا الاستنتاج، فيقول إن ما في الساعة من مظاهر التصميم وأدلة على الاختراع يوجد أيضًا في الكون، بل إن الكون أعظم وأكبر وأدق بدرجة تفوق كل تقدير.

ويؤكد بالى وجهة نظره بمثال آخر شهير وهو العين البشرية، فيقارن العين بآلة مُصَمَّمة مثل التلسكوب، ويرى أننا إذا أقررنا بأن التلسكوب قد صُمِمَ وصُنع للمساعدة على الرؤية، فمن باب أولى أن للعين (التى هى أصل الرؤية) مُصَمِّم وصانع».

ثم يعلق دوكنز: «لقد صيغت حجج بالى بإخلاص مشبوب، وأُيدت بمعلومات من أحسن ما توافر في علم البيولوجيا في ذلك الوقت. ولكن الربط بين التلسكوب والعين، وبين الساعة والكون هو ربط زائف.

فصانع الساعات الحقيقى له تَبَصَّر للأمام؛ فهو يصمم تروسه وزنبركاته، ويخطط لما بينها من ترابطات، وقد وضع نُصب عينيه هدفًا مستقبليًّا (غاية). أما صانع الساعات في الطبيعة فهو تلك العملية التلقائية العمياء غير الواعية التي وصفها دارون (وهي الانتخاب الطبيعي)، والتي نعرف الآن أنها تفسر نشأة الحياة، دون أن يكون لها عقل له هدف».

ويرى دوكنز أن لُب الداروينية هو حقيقة بسيطة كل البساطة، وهى «أن التكاثر مع وجود طفرة وراثية حدثت بالصدفة (عشوائية) ثم تبعها انتخاب طبيعى (لاعشوائي) إذا أُتيح لهما معًا الزمن الكافى، فإن ذلك يؤدى إلى تطورية في الحياة هي أبعد من الخيال». والزمن الكافى هنا يعنى ما يقرب من أربعة بلايين سنة ظلت الحياة تتطور فيها منذ بدايتها.

ويؤكد دوكنز «أن الانتخاب الطبيعى الذى يتحكم في التطور هو اختيار «لا عشوائى»، وإن كان في الوقت نفسه بلا عقل ولا يتجه لهدف في المستقبل، وإن كان يبدو بالنظر إلى الخطوة السابقة له أنه يحقق ما يشبه أن يكون تقدمًا نحو هدف. وهو إذ يؤدي إلى تصميهات مركبة فهو بمثابة صانع ساعات معقدة ولكنه صانع ساعات أعمى بلا رؤية للمستقبل!».

أما الطفرة العشوائية، فيرى دوكنز أن دورها ثانوى في التطور (١)!، ويرى أنها مجرد بداية

<sup>(</sup>١) يحاول دوكنز هنا أن يصد بعض أوجه الهجوم الرئيسية على الداروينية القديمة، مثل ما تُتهم به من أن التطور فيها يعتمد على صدف عمياء عشوائية، مع أنه لا يمكن أن ينشأ تركب وتعقد منتظم عن العشوائية دون مصمم ذكي.

التغير البسيط الذي يظل يتراكم بالانتخاب الطبيعي اللاعشوائي لتكوين ما هو أكثر تعقيدًا، حتى نصل على المدى الزمني البعيد إلى أقصى تَعَقُد وتَرَكُّب.

#### الانتخاب الطبيعي التراكمي

وتقوم الداروينية الحديثة على ما يُسمى بـ «الانتخاب التراكمي»، ويشرح ريتشارد دوكنز الفرق بين الانتخاب التراكمي وبين الانتخاب بخطوة واحدة، فيقول:

إذا مَرَّرت كمية من حبيبات الحصى مختلفة الأحجام من خلال غربال مرة واحدة فستحصل فقط على كومتين من الحصى، إحداها أكبر والأخرى أصغر من ثقوب الغربال. أما إذا أخذت نواتج عملية الغربلة ومررتها مرات متتالية خلال غرابيل متدرجة في اتساع ثقوبها، فستفصل الأحجام المختلفة من الحصى بدقة كبيرة، وهذه هي عملية الانتخاب التراكمي التي يتم فيها الفرز عبر أجيال كثيرة متعاقبة، على أن يكون المنتج النهائي لجيل الانتخاب الطبيعي الأول هو نقطة البداية للجيل التالي، وهكذا دواليك لأجيال كثيرة.

ويضرب دوكنز مثالًا بجرىء الهيموجلوبين ليوضح محدودية قدرة «الانتخاب بخطوة واحدة»: «يتكون جزىء الهيموجلوبين من أربع سلاسل من الأحماض الأمينية مضفورة معًا. ولننظر إلى سلسلة واحدة فحسب من الأربع، إنها تتكون من ١٤٦ حضًا أمينيًّا، وإذا كان هناك عشرون نوعًا مختلفًا من الأحماض الأمينية يشيع وجودها في الكائنات الحية، فإن عدد الطرق الممكنة لترتيب ٢٠ نوعًا من شيء ما في سلاسل يبلغ طولها ١٤٦ وحدة هو عدد هائل يمكن حسابه، ولكن يستحيل تصوره، يسميه البيولوجيون في هذا المثال «عدد الهيموجلوبين».

إن الحلقة الأولى من السلسلة قد تكوِّن أى حمض من الأحماض الأمينية العشرين المحتملة، والحلقة الثانية قد تكون أيضًا أى حمض من العشرين، لذلك فإن العدد المُحتَمل للسلاسل التى من وحدتين هو ٢٠٠٠ = ٠٠٠ والعدد المحتمل لسلاسل من ثلاث وحدات هو المحدد المحتمل للسلاسل التى من ٢٤١ وحدة هو ٢٠ مضروبة في ذاتها ٢٤١ مرة، والناتج عدد كبير لحد الإذهال. إنه (على وجه التقريب) واحديتبعه ١٩٠ صفرًا. هذا هو الاحتمال إذا انتظرنا الحصول على إحدى سلاسل الهيمو جلوبين الأربع في خطوة واحدة بالصدفة، وجزىء الهيمو جلوبين ليس إلا جزءًا صغيرًا جدًّا من تركيب الكائن الحي، لذلك من الواضح أن الاختيار في خطوة واحدة لا يقترب أدنى اقتراب من توليد النظام الموجود في كائن حى».

ولشرح دور الانتخاب التراكمي، يستخدم دوكنز مثال القرد الشهير ويقول:

«أشار توماس هكسلى<sup>(۱)</sup> إلى أن القرد لو أتيح له الزمن الكافى ليضرب عشوائيًّا فوق آلة كاتبة فإنه سيتمكن فى إحدى المرات من إنتاج كل أعمال شكسبير. ربها تستبعد احتمال حدوث ذلك عن طريق الانتخاب بخطوة واحدة، أما مع الانتخاب التراكمي فالأمر ممكن!».

دعنا نحدد المهمة التى يواجهها قردنا هذا: لنفرض أن عليه، لا أن ينتج أعمال شكسبير كلها، وإنها ينتج فقط جملة قصيرة وردت على لسان هاملت في تراجيدية شكسبير الشهيرة، «أظنها تشبه ابن عُرس(٢)\_ Me think it is like a weasel».

تتكون الجملة من ٢٨ حرفًا (شاملة المسافات)، ولنفترض أن القرد سيقوم بسلسلة من «المحاولات» المنفصلة، كل محاولة عبارة عن ٢٨ دَقَّة على لوحة مفاتيح الكمبيوتر. إذا طبع القرد الفقرة الصحيحة تنتهى التجربة، وإذا لم يفعل، فإننا نسمح له بـ «محاولة» أخرى من ثمانى وعشرين دَقَّة، وهكذا.

ولما كنت لا أعرف أى قرد، فقد اضطررت أن «أبرمج» الكمبيوتر ليقوم عشوائيًّا بالمهمة:

وباستخدام نفس أسلوب الحساب الذي قمنا به لعدد الهيمو جلوبين، نجد أن فرصة القرد/ الكمبيوتر للوصول إلى العبارة الكاملة المكونة من ٢٨ حرفًا هي (١/ ٢٧) مضروبة في نفسها ٢٨ مرة. وهذا احتمال ضئيل جدًّا، يقترب من ١×٠٠٠٠. باختصار إن العبارة التي نطلبها لن تأتي إلا بعد زمن طويل جدًّا جدًّا، دع عنك الحديث عن مؤلفات شكسبير الكاملة.

هذا بالنسبة للانتخاب بخطوة واحدة، فهاذا عن الانتخاب التراكمي؟ إنه أكثر فاعلية إلى حد أكبر كثيرًا جدًّا جدًّا عما تتصور. ولندرك الفرق استخدمت مرة أخرى القرد/ الكمبيوتر، ولكنى أعددت برنامجه ليشبه ما قمنا به من غربلة الحصى خلال غرابيل متتابعة:

١ -- بدأ الكمبيوتر بكتابة تتابع عشوائي من ٢٨ حرفًا ومسافة، فكتب:

WDLMNLT DTJBKWIRZREZLMQCO P

٢- أعطيت الكمبيوتر الفرصة ليكرر هذا التتابع العشوائي عدة مرات، وبرمجته ليُحدث بعضَ الأخطاء العشوائية في النسخ - «طفرة».

<sup>(</sup>۱) توماس هكسلى ـ Thomas Huxley. (۱۸۹۰ – ۱۸۹۰) عالم البيولوجيا البريطاني المهتم بالتشريح المقارن. كان من المتحمسين لدارون حتى سُمى Darwin's Bulldog، وقد استخدم مثال القرد في مناظرة عن الداروينية عام ۱۸۶۰

<sup>(</sup>٢) ابن عُرس هو أحد الثدييات من آكلة اللحوم، ويُسمى في مصر عرسة.

٣- فى كل مرة «يفحص» الكمبيوتر حروف التتابعات الطافرة الجديدة، و «يختار» أحدها، على أن تشبه العبارة المطلوبة شبهًا أكثر،!!!! ثم يقوم بكتابة تتابع آخر من ٢٨ حرفًا ومسافة مستخدمًا الحروف التى اختارها. وفي مَثَلِنا هذا كانت الحروف الناتجة في «الجيل» التالى:

WDLMNLT DTJBKWIRZREZLMQCO P

٤- لم يكن هذا بالتحسن الملحوظ! على أن العملية تتكرر، ومرة أخرى تحدث طفرات فى ترتيب الحروف ويتم «اختيار»!!! ترتيبًا جديدًا فائزًا ويستمر هذا، جيلًا بعد جيل.

٥- وبعد عشرة أجيال (محاولات) كانت الحروف المُختارة هي:

WDLDMNLS ITJISWHRZREZ MECS P

٦- وبعد عشرين جيلًا كانت الحروف هي:

MELDINLS IT ISWPRKE Z WECSEL

٧- وبعد ثلاثين جيلًا:

METHINGS IT IS WLIKE B WECSEL

٨- ويقترب بنا الجيل الأربعون من العبارة المطلوبة إلى حد بعيد:

METHINKE IT IS LIKE I WEASEL

٩ - وقد تم الوصول إلى الهدف النهائي في الجيل الثالث والأربعين.

ثم كُرِرَت التجربة مرة أخرى فوصلنا إلى نفس العبارة المطلوبة في الجيل الرابع والستين. وفي محاولة ثالثة، وصلنا إلى نفس العبارة المطلوبة بعد ٤١ جيلًا من الانتخاب التراكمي.

ويضيف دوكنز:

إذا تركنا الأمر للانتخاب بالخطوة الواحدة (كل محاولة جديدة تمامًا) لكتابة هذه الجملة، فإن ذلك سيستغرق ما يقرب ١٠٠١ سنة. وهذا أكثر مليون مليون مليون مرة من عُمر الكون. في حين أنه إذا تقيد الكمبيوتر بالانتخاب التراكمي (حيث يُستَخْدَم كل تحسين مهما كان صغيرًا، كأساس للبناء في الخطوة التالية) فإنه يستغرق لأداء نفس المهمة إحدى عشرة ثانية إلى الوقت الذي تستغرقه في تناول وجبة الغذاء!!.

لذلك إذا كان تُمة طريقة!!! يمكن بها للانتخاب التراكمي أن يُحدث بتوجيه من قوى الطبيعة العمياء!!! فإن النتائج قد تصبح غريبة مدهشة! وواقع الأمر أن هذا هو ما حدث

بالضبط فوق هذا الكوكب، ونحن أنفسنا نُعَد من أروع هذه النتائج إن لم نكن أغربها وأكثرها إدهاشًا.

ومن ثَمَّ، فإن الاعتقاد بأن التطور الدارويني «عشوائي» هو اعتقاد زائف تمامًا! إنه على عكس الحقيقة بالضبط. فالمصادفة عنصر ضئيل في الوصفة الداروينية!! أما أهم عنصر فيها فهو الانتخاب التراكمي الذي هو في جوهره «لاعشوائي»!!!.

انتهی کلام ریتشارد دوکنز بنفس عباراته...

#### مغالطات جوهرية

قارئى الكريم، تعال نتأمل التجربة التى أجراها دوكنز على جهاز الكمبيوتر، وهى تجربة مثيرة في ظاهرها، ولكنها تحوى «مغالطات جوهرية» تُذهِبُ كليةً بمفهوم «الانتخاب التراكمي» بل وتعصف بالثقة في منهج دوكنز العلمي.

أولًا: انظر إلى الخطوة (١) التى كتب فيها الكمبيوتر تتابعًا عشوائيًّا من ٢٨ حرفًا ومسافة ثم استولد منها في الخطوة (٢) تتابعات أخرى. إن هذا جائز وممكن في برامج الكمبيوتر، أما في البيولوجيا فغير جائز.

فلنطبق ذلك على جزى الهيمو جلوبين كمثال. في حالة التراص الأول العشوائى لـ ١٤٦ هفًا أمينيًّا، هل سيكون الناتج جزيئًا قادرًا على العمل بكفاءة أقل حتى يُسلمنا إلى الخطوة (٢) مع حطاً عشوائى بسيط، أم أن التراص الأول لن يكون إلا تتاليًا عشوائيًّا من الأحماض الأمينية لا عمل له ولن يُورَّث بفساده إلى الجيل التالى، ومن ثم لن يُسلمنا للخطوة (٢)، إن سلسلة التطور التي أنجزها الكمبيوتر في ٤١ أو ٣٣ أو ٣٣ خطوة لن يُكتب لها أن تتجاوز الخطوة الأولى مركبًا عضويًّا قادرًا الأولى. أم تُرى أن هناك خالقًا جعل من التتابع العشوائى في الخطوة الأولى مركبًا عضويًّا قادرًا على العمل وصالحًا للتوريث، لو أقر دوكنز بذلك فسيكون قريبًا جدًّا مما يقول به الخلقويون.

ثانيًا: اقرأ في الخطوة (٣) نص عبارة دوكنز:

«فى كل مرة يفحص الكمبيوتر حروف التتابعات الطافرة الجديدة، ويختار أحدها على أن تشبه العبارة المطلوبة شبهًا أكثر!!».

يُقر دوكنز بأنه قد «برمج» الكمبيوتر «ليفحص» التتابعات «وبختار» أكثرها شبهًا بالعبارة المطلوبة (التي تم تحديدها مسبقًا). نقول «هل هذا انتخاب طبيعي؟ أم اختيار ذكي للوصول

114

إلى جملة تم تحديدها مسبقًا بتوجيه من برنامج الكمبيوتر، كيف يَدَّعي دوكنز بعد ذلك أن صانع ساعاته أعمى.

أليس هذا «تطورًا موجهًا إلى غاية محددة سلفًا» يهيمن عليه عقل ذكى.

ثالثًا: اقرأ نص عبارة دوكنز:

«لذلك إذا كان تُمة طريقة يمكن بها للانتخاب التراكمي أن يحدث بتوجيه قوى الطبيعة العمياء، فإن النتائج قد تصبح غريبة مدهشة!».

لى سؤال: ما هي هذه الطريقة التي تُمد قوى الطبيعة العمياء بالقدرة على الاختيار المُبَرمَج كما حدث في الكمبيوتر ؟.

لا بدأنها طريقة غاية في الذكاء والقدرة.

رابعًا: انظر إلى قول دوكنز في موضع آخر «أما الطفرة العشوائية فدورها ثانوي في التطور!! فهي مجرد بداية التغير البسيط الذي يظل يتراكم بالانتخاب الطبيعي اللاعشوائي».

يختلف معظم الداروينيين مع هذا القول لدوكنز، إذ يرون أن الانتخاب الطبيعى يقوم بتأكيد أو نفى الطفرة العشوائية التى تحدث بالصدفة، وليس له أى دور إنشائى، فالانتخاب الطبيعى ينقل الطفرات العشوائية للأجيال التالية ويضيف بعضها إلى بعض، أما الأهم فهو التغير العشوائى نفسه.

هب أن هناك أسطولًا من سيارات النقل (الانتخاب الطبيعي) يقوم بنقل وتجميع أصناف من البضائع من أماكن إنتاجها ليودعها في مخزن. إذا أُعجبنا بالمحتوى النهائي للمخزن، هل يدّعي أحد أن الفضل في جودة المخزون يرجع إلى كفاءة أسطول النقل وليس إلى جودة البضاعة وكفاءة صانعها ؟ كذلك إذا كانت مهارة صانع الساعات (الذي يجمع أجزاءها) مطلوبة، فإن جودة كل ترس وكل زمبرك وموافقته للمواصفات أكثر أهمية.

خامسًا: يدعى القائلون بالطفرات العشوائية بالصدفة أن الزمن قادر على إنجاز كل شيء، لذلك فعندما تحاصر هم المعضلات ـ وما أكثر ها \_ يدافعون بأن التطور لم يحصل في آلاف السنين بل في مئات الملايين من السنين.

إن في هذا الاحتجاج بالزمن جهلًا بمضمون القانون الثاني للديناميكا الحرارية، الذي يقول بأن أي نظام مغلق (نظام لا تأتيه طاقة أو تنظيم من الخارج) يسير نحو زيادة «الإنتروبيا

entropy أى إلى تزايد عدم القدرة على الاستفادة من الطاقة، فيسير نحو التعادل الحرارى، أى إلى الموت البطيء.

معنى ذلك أن الزمن - وحده - عامل هدم وليس عامل بناء، أى أنك إن تركت نظامًا عشوائيًّا لحاله فإنه يتحلل ويتهدم، ولا يتحسن وضعه، ولكى تحافظ عليه وتدفعه للبناء فعليك توجيهه عن طريق اتخاذ تدابير خاصة.

سادسًا: دوكنز ونظرية الاحتمالات وقانون الصدفة

يضرب الرياضيون مثالًا يشرحون من خلاله نظرية الاحتمالات:

هب أنك وضعت في جيبك ٥ كرات صغيرة إحداها حمراء، وقمت بوضع يدك في جيبك عدة مرات لتُخرِج في كل مرة إحدى الكرات، راغبًا في أن تُخرِج الكرة الحمراء.

إذا كنت بعد كل محاولة تعيد الكرة (إذا كانت غير حمراء) إلى جيبك قبل أن تعاود المحاولة مرة أخرى، فستظل فرصة خروج الكرة الحمراء في كل مرة 1: ٥ حتى ولو كررت المحاولة آلاف المرات. ويصف الرياضيون هذا النوع من العلاقة بين المحاولات المتكررة بأنها «وقائع مستقلة ـ Independent events» أى محاولات لا يؤثر بعضها في بعض.

أما إذا كنت بعد أن تُخرج الكرة غير الحمراء تقوم بالتخلص منها قبل معاودة المحاولة، فإن الفرصة لخروج الكرة المحمراء في أول محاولة تكون ١: ٥، وفي المحاولة الثانية (بعد التخلص من أول الكرات) تكون ١: ٤ ثم ١: ٣ وهكذا، ويصف الرياضيون هذا النوع من المحاولات بأنها «وقائع متنافية \_ Mutually Exclusive» أي محاولات ذات تأثير متبادَل فيها بينها.

يطرح العالم الأمريكي الشهير «كريسي موريسن\_Cressy Morrison» أن مثالًا آخر ليدلل على ندرة حدوث الصدفة:

لو تناولت عشرة دراهم، وكتبت عليها الأعداد من الله ١٠ ثم وضعتها في جيبك وخلطتها جيدًا، ثم حاولت أن تُخرج الدراهم من الأول إلى العاشر بترتيبها الرقمى، على أن تعيد كل درهم إلى جيبك بعد التأكد من أنه غير المطلوب، فإن احتمال أن تتناول الدرهم المكتوب عليه (١) في المحاولة الأولى هو واحد على عشرة، واحتمال أن تتناول الدرهمين (١، المكتوب عليه واحد في المائة، واحتمال أن تخرج الدراهم (١، ٢، ٣، ٤) بالترتيب هو واحد في

<sup>(</sup>١) شرح مفهوم الإنتروبيا في الفصل الأول مفاهيم فيزيائية.

<sup>(</sup>٢) "أبراهام كريسى موريس \_ A. Cressy Morrison": شغل منصب رئيس أكاديمية نيويورك للعلوم، وتقدم الأكاديمية جائزة باسمه في العلوم الطبيعية. وله عدد من المؤلفات أهمها:

<sup>.</sup> Seven Reasons why A Scientist Believes in God. 2004

العشرة آلاف.. حتى إن احتمال أن تنجح في تناول الدراهم من ١ إلى ١٠ بالترتيب هو واحد في كل عشرة بلايين محاولة!.

في ضوء هذا الفهم، نعود إلى مثال القرد وكمبيوتر دوكنز ومحاولات هذا القرد/ الكمبيوتر أن يكتب جملة «أظنها تشبه ابن عُرس \_ ME Think it is like a weasel».

يخبرنا دوكنز أن فرصة القرد لكتابة هذه الجملة بالصدفة تُقدَّر بها يقرب من واحد إلى عشرة آلاف مليون مليون مليون مليون مليون أى (١٠٠). ولكنه يضيف: ولو استطعنا حشد ٢٠٠٠ قرد لكل واحد منهم آلته الكاتبة فإن أحدهم «ولا شك» سيكتب الجملة المطلوبة!!.

لقد فات دوكنز أن محاولات القِردة تخضع للنوع الأول من الاحتهالات «الوقائع المستقلة ـ Independent events». ولكن دوكنز يعتبرها من النوع الثانى «وقائع متنافية ـ Mutually exclusive» إذ يؤكد أن أحد هذه القرود سيكتب «ولا شك» هذه الجملة!، وهذا لا يحدث إلّا إذا استطاع دوكنز إلزام كل قرد بألا يكرر ما كتبته القرود الأخرى (ولا أظنه يستطيع)، لذلك فستظل فرصة كل قرد على حدة واحد إلى ١٠٠ ولو زاد عدد القرود ببلايين المرات.

و مما يؤكد عدم فهم دوكنز لنظرية الاحتمالات قوله: إنك لو عبرت الطريق يوميًّا لمدة نصف مليون سنة «فم الاشك فيه» أن سيارة ستُدهسك في إحدى هذه المرات. إن هذه الحتمية «لاشك» مغرقة في الخطأ. إن فرصة أن تُدَهس ستظل هي هي في كل مرة ولو عبرت الطريق عشرات الملايين من السنين. فالوقائع هنا – كما في مثال القرود – مستقلة وليست وقائع متنافية.

ونؤكد هنا أن الصدفة ليست شهاعة يعلق عليها الماديون ما يعجزون عن تفسيره بعيدًا عن الإله، وإنها هي نظرية رياضية تتضمن قوانين صارمة للتمييز بين الباطل والحق، منها «أن حظ المصادفة يزداد وينقص بنسب معكوسة مع عدد الإمكانات المتكافئة المتزاحمة».

لذلك وصف علماء الرياضيات ما يُعرف «بمقدار الاحتمال المُلزِم Universal Prob-«ability Bound»، وهو الاحتمال الذي إذا قَلَّت عنه أي عملية فلا يمكن نسبتها إلى الصدفة، وقدروه بـ ١٠٠١، وقد رأينا أن احتمال نشأة سلسلة واحدة من سلاسل الهيمو جلوبين الأربع عن طريق الصدفة يعادل ١٠٠١، ١٠٠٠!!

ونضيف هنا أن العلم قد أثبت من خلال قانون الصدفة الرياضي أن عمر وحجم الكون

غير كافيين في أى حال من الأحوال لتفسير ما في بنية الكون الحالى من تعقيد، وغير كافيين أيضًا لإيجاد جزىء البروتين، ناهيك عن نشأة الحياة.

لذلك يخبرنا سير أنتونى فلو (١)، بعد أن درس احتمال الخلق بالصدفة مع أكذوبة الانتخاب التراكمي: «إن برهان القرد ليس إلا كومة من النفايات»!

ونختم هنا بمثال شاع استخدامه ولم يفقد دلالته ونَضْرَته، يقول البروفيسور «إيدوين كونكلين ــ Edwin Conklin»: «إن القول بأن الحياة وُجدت نتيجة حادث تلقائي، شبيه في مغزاه بأن نتوقع إعداد مُعجم ضخم من الحروف التي تناثرت نتيجة انفجار يقع بالصدفة في مطبعة».

#### القارئ الكريم...

عرضنا في هذا الفصل نظرية التطور الدارويني بأدلتها، وذكرنا أن النظرية تشتمل على شقين؛ الأول: حدوث التطور الذي أصبح من بديهيات علم البيولوجيا، والثاني: أن هذا التطور تقف وراءه الصدفة والعشوائية، وهذا لنا وللكثيرين من علماء البيولوجيا عليه تحفظات كثيرة، نعرضها في الفصول القادمة.

ثم عرضنا (كاستكمال لما يقول الدراونة) محاولات المدرسة الداروينية الحديثة لإنقاذ مفهوم التطور العشوائي المتداعي، وذلك من خلال عرض كتاب صانع الساعات الأعمى لكبير الملاحدة المعاصرين تشارلز دوكنز، وإظهار ما فيه من تداعى وسطحية وليّ للمفاهيم العلمية.

هذا وقد خرجنا من هذا الفصل بحقيقة مهمة يكاديتفق عليها علماء الرياضيات، وهي: «أن الإمكان الرياضي لأن تتوفر العلل اللازمة لخلق الكون والحياة عن طريق الصدفة هو لا شيء».

لذلك خصصنا الفصل القادم لطرح الاعتراضات على مفاهيم المدارس الداروينية (الكلاسيكية والحديثة) تمهيدًا لعرض النظريات الأكثر قبولًا وانسجامًا مع العلم والعقل والدين في الفصول التالية.



<sup>(</sup>١) أستاذ الفلسفة البريطاني، الذي تزعم الإلحاد طوال النصف الثاني من القرن العشرين، ثم عدل عنه عندما بلغ من العمر ثبانين عامًا.

111

<sup>(</sup>٢) "إيدوين كونكلين ـ Edwin Conklin": (١٩٥٢ - ١٩٥٢) عمل أستاذًا للبيولوجيا وعلم الحيوان بجامعات أوهايو وبنسلفانيا. وكان رئيسًا للاتحاد الأمريكي لتقدم العلوم، ورئيسًا للجمعية الأمريكية للعلوم الطبيعية.

# الفصل السادس

# الاعتراضات على نظرية التطور

الخَلْقُويُّونِ Creationists

Directed Evolution أنصار التطور الموجه

أولًا: أدلمَ علم البيولوجيا الجزيئية على حدوث التطور الموجه

ثانيًا: خدعة الطفرات العشوائية

ثالثًا: تحليل الأدلمَ الكلاسيكيمَ للداروينيمَ على التطور العشوائي

أ- تجربة ستانلي ميلر

ب- شجرة الحياة العظمى وسجل الحفريات

ج- حفرية الأركيوبتيركس

د- رسومات الأجنة له أرنست هيكل

ه- ظاهرة التماثل

و- أشباه الإنسان تنتصب واقفت

رابعًا: ظواهر بيولوجيم فوق طاقم الماديم والعشوائيم

أ- إبهار في البنية

ب- إبهار في الوظيفة

ج- إبهار في السلوك

د- إبهار التوافق بين جنسين من نوع واحد

هـ- إبهار التعايش بين نوعين

و- إبهار التوافق بين عدة أنواع

خامسًا: اعتراضات وجودية ضد التطور العشوائي

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة «تُصُور الداروينية الكون باعتباره مصنعًا لإنتاج كل هذه الكائنات المتنوعة، لكننا ما زلنا في حاجة لتفسير كيف نشأ هذا المصنع وكيف يُدار»

ريتشارد سوينبرن فيلسوف العلوم الأشهر

منذ أن عُرِفَت النظريات العلمية لم تُثِر أى نظرية ما أثارته نظرية التطور من اضطراب ولغط، لم يقتصر اعلى الأوساط العلمية، بل امتدا إلى الأوساط الدينية وإلى العامة. واختلف الناس ما بين مؤيد متعصب للنظرية إلى حد التقديس ورافض إلى حد التكفير والازدراء.

وينقسم المعترضون على نظرية التطور الدارويني (تطور الكائنات الحية عن طريق الانتخاب الطبيعي بعد حدوث طفرات عشوائية بالصدفة) إلى مجموعتين:

المجموعة الثانية: تقر بحدوث التطور، ولكنها ترى أن العشوائية والصدفة لا يمكن أن يفسر احدوثه، وتمثل هذه المجموعة من العلماء مدرسة التطور الموجه Directed Evolution.

# الخَلْقُوِيُّون Creationists أنصار الخلق الخاص

يلخص أور خان محمد على (١) في كتابه «تهافت نظرية دارون أمام العلم الحديث» رأى المجموعة الأولى من المعترضين بقوله:

<sup>(</sup>١) وُلد أورخان محمد على في العراق عام ١٩٣٧، وحصل على ماجستير في الهندسة المدنية وبكالوريوس في الاقتصاد. وهو من المهتمين بنظرية التطور، وله فيها العديد من المؤلفات، كما ألَّف عددًا من الْكتب الدينية والفكرية والأدبية.

إن حدوث الطفرات العشوائية أمر نادر، كما أنها لا تحدث في اتجاه واحد، لذلك فالطفرات المفيدة نادرة جدًّا جدًّا، حتى إن بعض العلماء يَشُكون في حدوثها أصلًا، ولم يتم حتى الآن البرهنة على حدوث طفرة واحدة مفيدة. وفي الوقت نفسه يحتاج الكائن الواحد إلى آلاف الطفرات المفيدة والمتعاقبة لكى يتحول من نوع إلى آخر – من الزواحف إلى الطيور مثلًا – ويحتاج ذلك إلى زمن أكبر بعدة مرات من عمر الأرض المقدر بـ ٥ , ٤ – ٥ بلايين من السنوات.

كذلك فإن عدد الاحتمالات المطروحة على المستوى الجزيئي لأية خطوة تطورية يبلغ قدرًا هائلًا، ولا تستطيع الصدفة وحدها اختيار الأفضل من بين هذه الاحتمالات اللانهائية في كل خطوة، فالصدفة لها قوانين تحكمها وتحدها.

كذلك فإن إعادة الخلط بين الجينات في النُطَف لا يستطيع توليد شيئًا جديدًا أكثر تعقيدًا وتنظيرًا، إن إعادة الخلط ليس إلا اسرًا آخر للتغيرات الطفيفة داخل النوع الواحد.

أما الانتخاب الطبيعى فهو ليس عملية خلاقة، إنه يعمل فقط على تعزيز أو حذف المستجدات التى تُحدثها التغير ات الجينية (الطفرات)، إن قدرة الانتخاب الطبيعى تقف عند استغلال أو رفض الإمكانيات عندما تظهر، إنه آلية سلبية تعمل كمنخل فقط. لذلك عَدَل دارون عن اصطلاح «الانتخاب الطبيعي حالا Natural Selection» وأساه «المحافظة الطبيعية على الصفات المستجدة الانتخاب الطبيعية على التهى كلام أورخان محمد على.

ونحن نتفق مع هذه الاعتراضات لـ أورخان وباقى الخلقويين، ولكننا نراها حججًا ضد العشوائية وليست ضد التطور الذي ثبت بالأدلة العلمية.

ولهذه المدرسة اعتراضات ضد حدوث التطور نختلف معهم فيها، منها:

۱ - غياب الحلقات الوسطى فى الحفريات: يتطلب حدوث التطور وجود كائنات بَيْنَ بَيْنَ! تحوى صفات من الكائنات الأحدث لكنها لم تستكمل كل صفاتها الجديدة، وتُسمى فى علم الحفريات بـ«الحلقات الوسطى». ولا شك أن سجل الحفريات كان ناقصًا بشدة أيام دارون، وكان فقيرًا جدًّا فى هذه الحلقات. أما الآن فهو يحتوى على أكثر من ٢٠٠ ألف نوع تشتمل على الكثير من الحلقات الوسطى، كالثعبان ذى الأرجل (كحلقة وسطى بين البرمائيات والزواحف) والأركيوبتيركس (كحلقة وسطى بين الزواحف والطيور) والعديد من أشباه الإنسان.

٢- افتقاد الدليل التجريبي: يحتج المعترضون على حدوث التطور بأنهم لم يروا تجربة

تحولت فيها مثلًا السمكة إلى ضفدعة. ويجيب التطوريون بأن الانتخاب الاصطناعى يُخرج لنا أشكالًا كثيرة من النوع الواحد، كسلالات الغلال الأكثر إنتاجًا والأقدر على مقاومة الأمراض. وينبغى أن نلفت النظر إلى أن التطور من نوع لآخر لا يخرج عن أن يكون تراكمًا لمثل هذه التغيرات التى تحدث فى إطار النوع الواحد، لذلك فإنه يستغرق الملايين من السنين.

٣- هـل توقف النطور؟ يرى الخلقويون أن حدوث النطور البيولوجي يتطلب أن نرى الكائنات تتحول تحت أعيننا، وبوسع أى فرد أن يدرك ألا يحدث.

يرد التطوريون على ذلك بأن التطور الطبيعى يسير ببطء شديد بحيث لا يمكن رؤيته بالعين المجردة، ولكنه يُرى فى طبقات الحفريات. ويستشهدون أيضًا بأنسا نرى بأعيننا بعضًا من الحلقات الوسطى تحيا معنا على سطح الأرض، مثل آكل النمل ومنقار البط اللذين يجمعان صفات الزواحف والثدييات، ومثل البرمائيات التى تجمع صفات الأسماك والزواحف.

كذلك يرى بعض أنصار التطور الموجه أن استمرار عملية التطور أو توقفها منوط بإرادة الخالق وتدخله لدفع التطور أو إيقافه.

٤ - يردد الخلقويون أن التطور لا يخرج عن كونه «نظرية» قابلة للإثبات أو للنفى، ومن ثم لا ينبغى الاهتمام به! ولا شك أن هذا القول يحمل قدرًا كبيرًا من اللبس.

فالعامة ينظرون إلى أى نظرية باعتبارها نوعًا من التخمين! وأن القول بها يعكس نقصًا ف الأدلة، بينها ينظر العلماء إلى النظريات على أنها «تلخيص المسائل الخاصة بالقضية الأم وتدور حولها المسائل الفرعية»، ولا علاقة للاصطلاح بالصحة والخطأ، فهناك نظريات أصبحت بمثابة الحقائق العلمية، كنظرية الجاذبية والنظرية النسبية اللتين لا يشك في صحتهما أحد.

هذا بالإضافة إلى ما ناقشناه في مقدمة الكتاب من أن طبيعة علم البيولوجيا تختلف عن العلوم التجريبية والرياضية، وأنها تعتمد على طرح النظريات وليس على سَوْق البراهين التجريبية والرياضية.

٥- يُفسر أصحاب مذهب الخلق الخاص التشابه الموجود بين الكائنات المختلفة بأن الخالق على وجود الأصل الخالق على وجود الأصل الخالق على وجود الأصل المشترك وحدوث التطور أجابوا بأن «مشيئة الله أرادت وجود هذا التشابه وهذا التداخل ليختبر إيماننا». لا شك أننا لو عَوَّلنا في تفسير الظواهر العلمية على مشيئة الله لانتهى العلم، كل

علم، ولفسرنا مثلًا حدوث الأمراض المختلفة بأنها مشيئة الله، ولتوقف الطب عند مستواه قبل مرحلة «أبوقراط».

هذه اعتراضات الخلقويين الرافضين ليس فقط لما في الداروينية من عشوائية وصدفة، ولكن أيضًا لمبدأ التطور كحقيقة علمية.

# أنصار التطور الموجه

#### **Directed Evolution**

تتفق المجموعة الثانية من المعترضين على الداروينية مع الدراونة على حدوث التطور، بعد أن تراكمت بغزارة الأدلة العلمية على ذلك، ولكنها ترى أن الطفرات العشوائية بالصدفة لا يمكن أن تفسره، وذلك لنفس الأسباب التي وافقنا الخلقويين فيها.

لذلك ترى هذه المدرسة أن نشأة الحياة وتطور الكائنات تبلغ درجة شديدة من التعقيد، تحتاج إلى خالق حكيم مريد قادر. وقد قدم علم البيولوجية الجزيئية دَفعة قوية لهذا الرأى، كما أظهر أن الأمر لا يدرك تعقيده ـ ومن ثَمَّ إعجازه ـ إلّا المتخصصون في هذا العلم.

# الأدلم تتتابع..

ما إن قدَّم دارون نظريته، حتى بادر المؤيدون (كل في تخصصه) إلى تقديم الأدلة التي تدعم النظرية، حتى أصبحت كتب البيولوجيا تمتلئ بعدد من استشهاداتهم الكلاسيكية.

وبالمثل، ما إن طُرِح مفهوم النطور الموجه على الأوساط العلمية حتى بادر المقتنعون به بالإدلاء بدلائهم (كل في تخصصه) لعرض البراهين وتفنيد وجهة النظر المعاكسة، فامتلأت المكتبات بالكتبات بالكتب ونشرت المجلات العلمية المقالات، حتى أصبح من العسير عرض هذه الأدلة بأسلوب منظم متكامل. وقد بذلنا في هذا الفصل جهدًا كبيرًا في تنسيق وعرض الاعتراضات البيولوجية الوجيهة التي تسوقها مدرسة التطور الموجه ضد التطور العشوائي، واخترنا أن يكون ذلك من خلال خمسة عناوين:

أولًا: أدلة علم البيولوجيا الجزيئية على التطور الموجه.

ثانيًا: خدعة الطفرات العشوائية.

197

ثالثًا: تحليل الأدلة الكلاسيكية للداروينية على التطور العشوائي.

رابعًا: ظواهر بيولوجية فوق طاقة المادية والعشوائية.

خامسًا: اعتراضات معرفية ضد التطور العشوائي.

# أولًا: أدلمَ علم البيولوجيا الجزيئيمَ على حدوث التطور الموجه

كان التوصل إلى بنية جزىء الدنا DNA وطريقة أدائه لعمله عام ١٩٥٣، بمثابة التوصل إلى مصباح علاء الدين السحرى! وإطلاق مارد علم البيولوجيا الجزيئية الذي تجاوز عطاؤه وتطبيقاته كل التوقعات.

ومن هذه العطاءات التي لا تُحصى، الأدلة التي قدمها هذا العلم على وجود السلف المشترك وحدوث التطور بصفة عامة والتطور الموجه بصفة خاصة، حتى يمكن القول إن التطور أصبح الآن من علوم البيولوجيا الجزيئية! ومنذ الربع الأخير من القرن العشرين أصبحت مساهمة علم التشريح المقارِن وعلم الأجنة والحفريات من المساهمات الهامشية!

ونظرًا لهذا الدور الخطير للبيولوجيا الجزيئية كحجة ضد عشوائية الداروينية، وفي نفس الوقت كدليل على التطور الموجه فسنفرد لهذا الدور بعضًا من الفصول القادمة.

#### ثانيًا: خدعة الطفرات العشوائية

ليست الطفرات العشوائية إلا «أخطاء» تحدث في تتابع الحروف (القواعد = النكلوتيدات)، التي تتكون منها الشفرة الوراثية (الدنا \_ DNA)، وينبغى لهذا التعديل أن يقع في الخلايا التناسلية (الخلايا التي تُنتج الحيوانات المنوية والبويضات) وليس في أيِّ من خلايا الجسم الأخرى.

والسؤال المهم هنا هو: هل يمكن لهذه الأخطاء العشوائية أن تُحدث تحسنًا في الشفرة الوراثية يؤدي إلى تعديلات مفيدة تظهر في ذرية الكائن الحي؟.

يقدر علماء البيولوجيا أن معدل حدوث الطفرات يبلغ ٤ طفرات في كل ٢٠٠, ٠٠٠ حيوان منوى أو بويضة، كما يقدرون أن ٩٩٪ من هذه الطفرات تكون ضارة، وربما تكون ذات فائدة في ١٪ من الحالات. هل يمكن لهذه النسبة الضئيلة جدًّا من الطفرات المفيدة أن توجه

تطور الكائنات الحية ؟ خاصة إذا أخذنا في الاعتبار أن أي تعديل في وظيفةٍ ما يحتاج إلى العديد من التغيرات التي تعمل في تآزر وتوافق.

وإذا كان تطور الحصان - كما يخبرنا الداروينيون - قداحتاج إلى 70 مليون سنة، وهو تطور في إطار النوع نفسه، أى بقى الحصان حصانًا ولم يتبدل إلى نوع آخر، فهل يكفى عمر الحياة على الأرض لكى تتطور الأحياء من كائنات ذات خلية واحدة إلى هذه الملايين من الأنواع المعقدة والراقية من الحيوانات والنباتات؟ إن الأرقام والحسابات تفضح تمامًا وبقطعية رياضية لا تدع مجالًا لأى تأويل أو عذر مدى تهافت فرضية التطور الدارويني العشوائي ومدى بُعدها عن الواقع وتعارضها مع العلم.

يوجه «فرنر آربر - Werner Arber» نظرنا إلى أن التجارب التى قام العلماء فيها بإحداث تغييرات في الشفرة الوراثية لذبابة الفاكهة أنتجت أشكالًا مشوهة من الذباب (بعضها بدون أجنحة وبعضها تخرج أرجله من رأسه) لا تصلح لأن تكون دليلًا على دور مفيد للطفرات العشوائية. بل تُعتبر هذه التجارب دليلًا على عجز الطفرات، إذ لم يحصل العلماء في معاملهم على تَغَيُّر واحد للأفضل في ٨٠٠ جيل من ذبابة الفاكهة.

لذلك يَلقَى مفهوم «العشوائية ـ Randomness» كعامل مسئول عن التطور رفضًا من العديد من الداروينيين أنفسهم، فأخذوا يشيرون إلى دور «الظروف المناخية والكيميائية» التى سادت الأرض عند نشأة الحياة ثم تبدلت مرارًا باعتبارها المسئولة عن تحديد طبيعة الكائنات الحية فى كل مرحلة، على سبيل المثال:

- أعان الجو الخالي من الأوكسجين على ظهور البكتريا اللاهوائية.
- عندما قامت البكتريا بانتزاع الهيدروجين من الماء وتحرير الأوكسجين، أعانت نسبة الأوكسجين في الجو على ظهور الخلايا حقيقية النوي.
  - أعانت الظروف المناخية السائدة بعد ذلك على نشأة الكائنات عديدة الخلايا.
- بدأت الحياة الحيوانية في الماء، ثم انتقلت إلى اليابسة عندما رفع التمثيل الضوئي للنباتات نسبة الأوكسجين في الهواء.

<sup>(</sup>١) عالم الميكروبيولوجيا والوراثة السويسري، ولد عام ١٩٢٩، وحاز على جائزة نوبل (بالمشاركة) عام ١٩٧٨.

يُعلق «هارولد موروتز\_\_I-Iarold Morowitz)» (حجة الديناميكا الحرارية في الكائنات الحية) على ذلك المفهوم بأنه ينبغى أن نستبدل بالعشوائية المطلقة، بالقوانين العلمية المنضبطة كمحرك لقاطرة التطور.

ويضيف «جير الد شرويدر ـ Gerald Schroeder)» في كتابيه الرائعين (٣) «علم الألوهية» و «الوجه الخفي للإله» أننا إذا تغاضينا عن كل جوانب عجز الطفرات العشوائية عن إحداث تغيرات مفيدة، فسيتبقى أمام الدراونة عائق كبير لا يمكن التغاضي عنه، هذا العائق هو أن «الوقت» المتاح لظهور هذا التنوع الهائل في الكائنات الحية عشوائيًّا غير كاف على الإطلاق، إذ يبين سجل الحفريات أن:

- الأربع والثلاثين شعبة من الحيوانات التي تُشَكِّل المملكة الحيوانية ظهرت كلها في الأربع والثلاثين سنة تمثل الانفجار الأحيائي الكمبيري.
- الحيوانات المختلفة ظهرت في هذه الفترة مكتملة التصميم ومحملة بشفرات وراثية جديدة، دون احتياج إلى تعديلات أساسية حتى الآن.

ومن نفس المنطلق (الوقت القصير جدًّا) يرفض «بيتر براون ـ Peter Brown)» (رئيس اتحاد رؤساء تحرير المجلات العلمية) أن تكون الطفرات العشوائية مسئولة عن حدوث التطور.

# ثالثًا: تحليل الأدلة الكلاسيكية للداروينية على التطور العشوائي

من منا لم يقرأ ولم يشاهد فى كتب البيولوجيا حجج الدراونة على حدوث التطور العشوائى، المتمثلة فى صورة تجربة ستانلى ماير، وصورة شبجرة تطور الكائنات الحية كها تصورها دارون، ورسوم هِيكِل التى تُظهر التشابه بين أجنة الكائنات المختلفة، وحفرية طائر الأركيوبتيركس، وصورة أشباه الإنسان وهم ينتصبون واقفين، وغيرها.

<sup>(</sup>١) هارولد موروتز ــ Harold Morowitz: وُلد بنيويورك عام ١٩٢٧. وعمل أستاذًا للفيزياء البيولوجية الحيوية بعدد من الجامعات الأمريكية.

<sup>(</sup>٢) جيرالد شرويدر ـ Gerald Schroeder: حصل على الدكتوراه في الفيزياء النووية والكون من MIT بالولايات المتحدة عام ١٩٦٥. وهو من الأسماء البارزة ذات الكلمة المسموعة في مجال «التصميم الذكي».

<sup>.</sup>Science of God, 1997- The hidden Face of God, 2002 (\*)

<sup>(</sup>٤) بيتر براون \_ Peter Brown: كان يشغل منصب رئيس تحرير مجلة «التاريخ الطبيعي \_ Natural History»، ورأس قبلها تحرير «مجلة العلوم \_ science».

رمن كثرة تكرار هذه الاستشهادات صار هناك اعتقاد قوى عند العامة (بل وعند المتخصصين) في صحتها، وأصبحت حجيتها من المسلمات. وقد رأينا أن نطرح هذه الاستشهادات للتمحيص للوقوف على ما فيها من صواب وما فيها من خطأ.

## اً – تجربت ستانلی میلر Stanly Miller

إنها التجربة الشهيرة التى لا يخلو كتاب بيولوجيا من ذكرها، ويتخذ منها الدراونة دليلًا ليس فقط على إمكانية نشأة مركبات الحياة بالصدفة بفعل عوامل الطبيعة، بل وعلى صحة نظرية التطور!!

قام ميلر أثناء أبحاثه بجامعة شيكاغو (عام ١٩٥٣) بخلط الغازات التي كان أستاذه «هارولديوري - Harold Urey» يعتقد أنها كانت سائدة في جو الأرض وقت نشأة الحياة، وهي الهيدروجين والميثان والأمونيا وبخار الماء، ثم مرر فيها شرارات كهربائية بفرق جهد مرد ، ٥٠ فولت، ليحاكي بها البرق الذي كان سائدًا في ذلك الوقت (شكل: ١).



(شکل:۱) سنانلی میلر وتجربته

لاحظ ميلر ترسب مسحوق بلون الصدأ على جدار الإناء، واكتشف أنه يحتوى على ثلاثة أحماض أمينية. هللت الأوساط العلمية وقتها لهذا الاكتشاف، واستنتجت منه أن الأحماض

الأمينية التى هى لبنات البروتينات (أحد الجزيئات الكبيرة اللازمة للكائنات الحية) يمكن أن تنشأ بفعل الطبيعة. واعتبر العلماء أن التجربة قد قدمت الدليل على إمكانية خلق الحياة عشو ائيًّا.

اهتم «جوناتان ويلز ـ Jonathan Wells» عالم البيولوجيا الجزيئية بهذه التجربة وقام بتفنيد دلالتها، ونشر نتائج أبحاثه في كتابه «رموز التطور ـ Icons of Evolution». يخبرنا ويلز، أن مؤسسة Carnegic المهتمة بالفيزياء والجيولوجيا قد أعلنت في ستينيات القرن العشرين أنه ليس هناك دليل واحد على أن خليط الغازات الذي استخدمه ميلر كان هو السائد وقت نشأة الحياة.

وفى عام ١٩٩٥، نشرت «مجلة العلوم -Science» أن المتخصصين يرفضون بشدة نتائج تجربة ميلر لنفس السبب، ويرجحون أن الجو السائد وقت نشأة الحياة كان يحتوى على كميات ضئيلة من الهيدروجين (لأنه خفيف ويرتفع بعيدًا عن الأرض) كما كان فقيرًا كذلك في الأوكسجين. أما الغازات السائدة فكانت ثاني أكسيد الكربون والنيتروجين وبخار الماء. وذكرت المجلة أن ميلر إذا استخدم هذا الخليط فلن يحصل على أحماض أمينية ولكن على الفور مالدهيد والسيانيد وهي مواد سامة لكل أشبكال الحياة، ولا يمكن أن تكون مصدرًا للمركبات العضوية الحيوية كما يعتقد البعض.

وإذا كان ميلر قد حصل على ثلاثة من الأحماض الأمينية الاثنين والعشرين المطلوبة للحياة، فإنها كانت يمينية ويسارية بنسب متساوية (٢)، بينها لا تستخدم الحياة في تكوين البروتينات إلا الأحماض الأمينية اليسارية فقط.

ويضيف ويلز قائلًا، إن تصميم الدراونة على ذكر التجربة في كتبهم الحديثة بالرغم من خطأها، إنها يرجع إلى أنها الدليل المادى الوحيد المتاح لهم. وحتى لو صحت التجربة فهى لا تدل على النشأة العشوائية للحياة!

<sup>(</sup>١) حصل جوناثان ويلز على الدكتوراه في البيولوجيا الجزيئية عام ١٩٩٤، وكذلك الدكتوراه في الدراسات الدينية، وهو من المهتمين بمفهوم التطور الموجه.

<sup>(</sup>٢) يوجد من كل حمض أميني هيئتان؛ يمينية Dextro ويسارية Levo، تبعًا لموضع مجموعة الأمين التي تحوى ذرة النيتروجين في جزىء الحمض.

# ب - شجرة الحياة العظمى وسِجل الحفريات

#### The Great Tree of life and Fossil Record

رَسَم دارون في كتابه «أصل الأنواع» شبجرة، تمثل الخلية الحية جذعها الرئيسي كسلف مشترك لجميع الكائنات، ومن الجذع تتفرع الأغصان وتتفرع، محملة بمختلف الحيوانات والنباتات حتى نصل إلى الثراء الرهيب الحالى في الكائنات الحية. (شكل: ٢).



(شکل:۲) شجرة الحياة العظمى كها تصورها دارون

وتبعًا لهذه الشجرة ينبغى أن نجد فى سِجِل الحفريات مجموعات متتالية من الكائنات الحية التى تربط بينها حلقات وسطى. وإذا كانت بعض المجموعات من الحيوانات كالطيور والكابوريا تظهر فى حفرياتها الحلقات الوسطى بوضوح، فإن الكثير من المجموعات تفتقر بشدة إلى هذه الحلقات. ويعترف دارون أن غياب الحلقات الوسطى من سجل الحفريات هو العقبة الكبرى التى تواجه نظريته، ويتنبأ بأن التنقيب سيكشف تباعًا العديد من هذه الحلقات، وقد أُكتشف بعضها بالفعل.

وبالرغم من ثراء سجل الحفريات الآن (أكثر من مائتى ألف نوع) فإن الصورة التى يُظهرها ليست الشجرة التى تتفرع أغصانها تدريجيًّا من الأدنى إلى الأكثر تعقيدًا وتحتاج للء بعض الفراغات الانتقالية، ولكن يَظهر سجل الحفريات على هيئة مجموعات من الكائنات الحية غير المترابطة وتفصلها مساحات خاوية واسعة، بل إن الحفريات الجديدة أظهرت فراغات أكثر تحتاج إلى ملء.

وقد وقعت المفاجأة الكبرى عندما ثبت لعلماء الحفريات أن انفجارًا أحيائيًا كبيرًا قد حدث في العصر الكمبيرى، وأن جميع الكائنات الحيوانية ظهرت فجأة في هذا العصر (منذ ٥٤٠ مليون سنة). وبدلًا من أن تُشبه شجرة الحياة العظمى لدارون هرمًا مقلوبًا يقف على رأسه (وهو الخلية الحية الأولى) أصبح الوضع الحالي هرمًا مستقرًا على قاعدة عريضة جدًّا، تشكلها جميع الكائنات الحيوانية التي ظهرت في العصر الكمبيرى.

و لاستكمال النظرة إلى مفهوم الحلقات الوسطى، ينبغى أن نشير إلى أن بعض هذه الحلقات موجودة ككائنات حية ما زالت تدب على الأرض!

فالبرمائيات تمثل حلقات وسطى بين الأسماك والزواحف! فهى تضع بيضها فى الماء بينها تتنفس الهواء الجوى بأعضاء تشبه الرئتين فى فصول الجفاف، وتُعتبر بذلك حلقة وسطى بين الأسماك والبرمائيات.

وهناك قصة شهيرة حدثت قرب نهاية القرن الثامن عشر عندما اكتشف البيولوجيون في أستراليا حيوان «منقار البطة \_ The Duck-Billed Platypus». إنه حيوان في حجم الأرنب وله فراء ويرضع صغاره كالثدييات، وفي نفس الوقت فهو يضع البيض وله «مجمع \_ Cloaca» وله أيضًا غشاء بين أصابعه كالطيور تستفيد منه عند السباحة في الماء.

لم يصدق البيولوجيون في لندن بوجود هذا الكائن (ثديى - زاحف - طير) إلا بعد أن أحضر هم الأستراليون بعض أفراده. وفي النهاية تم تصنيف منقار البطة (مع آكل النمل - Armadillos) في مجموعة منفصلة من الثدييات، وهي الثدييات البيوضة! (الفصل الخامس - شكل: ٢).

ومع ذلك ما زال الخلقويون يرفضون اعتبار هذه الكائنات (وكذلك الحفريات الانتقالية) حلقات وسطى، ويتملصون بأن يعتبرونها مجموعات منفصلة من الكائنات!.

وأحيرًا ينبغى أن نذكر أن شجرة الحياة التى تحدد العلاقات بين أنواع الكائنات الحية يعاد رسمها في السنوات الأخيرة بدقة متناهية، اعتهادًا على المعلومات التى يوفرها علم البيولوجيا الجزيئية عن الشفرة الوراثية لمختلف هذه الكائنات، ولم يعد للحفريات دور كبير في تحديد العلاقات بينها!

# ج - حفرية الأركيوبتيركس Archeopteryx

تم اكتشاف حفرية الأركيوبتيركس (تعنى الجناح القديم) عام ١٨٦١، بعد أن نشر دارون كتابه أصل الأنواع بسنتين. وهو كائن صغير في حجم الدجاجة، يغطى جسمه ريش الطيران كالطيور، ويشبه الزواحف في وجود المخالب في أطراف أجنحته وفي امتلاكه فكًا ذا أسنان وذيلًا عظميًّا. (الفصل الخامس ـ شكل: ٦)

ولما كان هناك قدر غير قليل من التحيز والنظرة الذاتية يتربص لنا في جميع تصوراتنا، نجد أن الدراونة قد هللوا فرحًا عند اكتشاف هذه الحفرية، باعتبار أنها تمثل الحلقة الوسطى بين الزواحف والطيور (ولا شك أن هذا صحيح)، بينها لجأ الخلقويون إلى الأسلوب الذى استخدموه كلها تم العثور على حلقة وسطى، لقد اعتبروا الأركيوبتيركس نوعًا منفصلًا من الطيور المنقرضة (١).

<sup>(</sup>۱) حتى ندرك دلالة حفرية الأركبوبتيركس، نشير إلى أن عملية قراءة الحفريات تشبه ما يقوم به رجل البوليس السري! فهو يبحث من خلال الشواهد المتبقية من أحداث منصر مة على تصور مقبول لسيناريو القضية. ولاشك أن رجل البوليس لا يعمل بموضوعية مطلقة، بل إن تحيزه و تصوراته المسبقة تؤثر في تأويلاته للشواهد، كما يحدث في جميع أمور حياتنا. من الأمثلة على ذلك أيضًا ما حدث عندما ثبت أن هناك فوارق تشريحية بين منح الرجال ومنح النساء، منها وجود تواصل أغزر بين المراكز المختلفة لمنح المرأة. لقد اتخذ المتعصبون للمرأة من هذا الفرق دليلًا على تفوقها، إذ يعتبرون أن هذا التواصل يحقق لها نظرة أشمل للأمور. أما المتعصبون للرجال فرأوا في هذا الفرق تفوقًا للرجل، إذ لا يحدث تشويش على مركز اتخاذ القرار من مراكز العاطفة المجاورة عند البحث عن حل لمشكلة ما.

### د رسومات الأجنة لـ أرنست هِيكِل Ernest Haechel

لم يكن علم البيولوجيا الجزيئية قد ظهر بعد، كما كان سجل الحفريات فقيرًا كما ذكرنا من قبل، لذلك أعلىن دارون أن الأدلة الأقوى التي تثبت نظريته تأتى من علم الأجنة. ولما كان دارون غير متخصص في هذا العلم، فقد لجأ إلى البيولوجي الألماني أرنست هيكل ليمده بنتائج دراسة أجنة مختلف الكائنات الحية، وليمده أيضًا برسومات لهذه الأجنة. (الفصل الخامس شكل: ٤).

وبعد دراسات متعمقة، أعلن دارون وهِيكِل وجود تشابه عجيب بين أجنة كائنات الشعبة الواحدة (كالفقاريات) واعتبروا ذلك دليلًا قويًّا على وجود الأصل المشترك، كما أعلنا أن مراحل نشأة جنين ما تشبه مراحل تطور هذا الكائن في الطبيعة، أي أن الجنين يمر أثناء نشأته بالأطوار التي مر بها أسلافه في الطبيعة، أي أنه يكرر (في الرحم أو البيضة) تاريخه التطوري.

لذلك فإن جنين الإنسان، مثلًا، به شبه في بداية نشأته من السمكة (له خياشيم)، ثم يمر بأطوار يمتلك فيها ذيلًا، ويكسو جسمه شعر، وأوجه شبه أخرى بمختلف الفقاريات قبل أن يأخذ شكل الطفل الكامل.

ثم فاجأنا البيولوجيون الرافضون للتطور بهجوم شديد على هِيكِل، بدعوى أنه قد زَيَّف رسوماته (١)، واعتبروها من أكبر عمليات الخداع في تاريخ البيولوجيا!! بل وادعوا أن «هيكل» قد اعترف قبل وفاته بقيامه بعمليات التزوير. لكن يدفع معظم هذه الادعاءات أن الصور الفوتوغرافية (غير المزورة)، التي أُخذت فيها بعد لأجنة الكائنات المختلفة قد أظهرت الكثير من أوجه الشبه التي سجلها هيكل في رسوماته (الفصل الخامس شكل: ٤).

#### ه ظاهرة التماثل Homology

لا تجد كتابًا في التطور يخلو من صورة عظام الطرف الأمامي في الثدييات، والتي تظهر فيها نفس العظام مع تحورها تبعًا لنوع الحيوان، فهي تشكل جناحًا في الخفاش، وزعنفة في الحيتان، وساقًا في القطة ، وذراعًا في الإنسان. (الفصل الخامس\_شكل:٣)

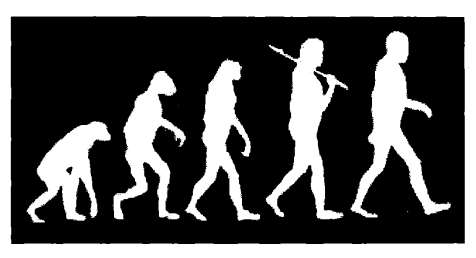
<sup>(</sup>۱) ادعى هؤلاء البيولوجيون أن هِيكِل قد لجأ في تزييفه للرسومات إلى عدة حيل، منها: كان يقوم بعملية انتقاء، فيختار الكائنات والأطوار الجنينية المتشابهة، ويستبعد تلك التي لا يظهر فيها الشبه. عَدَّل من صور الأجنة، بالحذف والتضخيم والإضافة، حتى يجعلها أقرب شبهًا ببعضها. ادعى البعض أنه كان يقوم بنسخ نفس الصورة لطور جنيني لكائن وينسبها لكائن آخر.

وإذا كان قد ثبت أن هذا التهاثل يرجع إلى جينات متشابهة، فسيظل السؤال مطروحًا. هل يرجع التهاثل إلى «تصميم مشترك ـ Common Design» التزم به الخالق عندما خلق كل نوع خلقًا خاصًا (كما يقول الخلقويون) أم يرجع إلى «أصل مشترك ـ Common Ancestor» (كما يقول الخلقويون)؟

وإذا كان يمكن إرجاع كل أشكال التشابه بين الكائنات إلى التصميم المشترك أو إلى الأصل المشترك، فلا شك أن وجود «التشابه» بين كائنين مع وجود «أعضاء ضامرة» في أحدهما مشابهة لأعضاء عاملة في الكائن الآخر يُرَجِّح بشكل قوى مفهوم السلف المشترك. فإذا أرجع الخلقويون التشابه بين الإنسان والشمبانزى مثلًا إلى التصميم المشترك فعليهم أن يفسروا لماذا خلق الإله العضلات الضامرة في صوان أذن الإنسان والتي تشبه العضلات العاملة في الشمبانزى، هل هذا التشابه من باب الرغبة في خداع الإنسان كما يقول بعضهم أم لاختبار قوة إيهاننا كما يقول آخرون؟!

#### و- أشباه الإنسان تنتصب واقفت

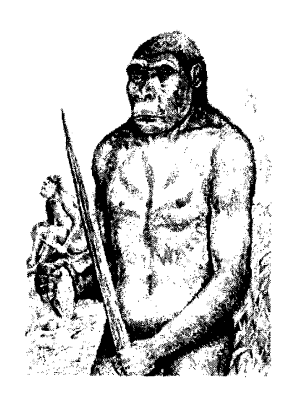
لا شك أن من أشهر شروح الدراونة للتطور الصورة الشهيرة لأشباه الإنسان وقد انتصبوا تدريجيًّا واقفين على قدمين. (شكل: ٣)



(شكل:۳) أشباه الإنسان تنتصب واقفة

ومن أهم هؤلاء الأشباه، إنسان جاوة الذي أُكتشفت حفريته (التي ترجع إلى نصف مليون سنة) عام ١٨٩١ بإندونيسيا. وإذا زرت متحف التاريخ الطبيعي بنيويورك فسيأخذك شكل عثال لرأس إنسان جاوة، بفكه الضخم وحاجبيه الثقيلين وجبهته المائلة للخلف وتعبيرات

وجهه المتجهمة. هل تعلم حقيقة حفرية إنسان جاوة هذا؟ إنها عظمة فخذ وثلاث أسنان وجزء من عظمة الجمجمة! مع قدر كبير من التخيل بطبيعة الحال. (شكل: ٤).



(شكل:٤) إنسان جاوة

لقد سبق أن كلفت مجلة National Geographic أربعة فنانين لرسم تصور لكائن بشرى بناء على سبع عظمات حفرية وُجدت في كينيا، لقد خرج علينا الفنانون بأربع رسومات مختلفة تمامًا!

إن ذلك لا يعنى أننا نجارى الخلقويين فى نبذهم لحفريات أشباه الإنسان، فقد ظهرت أدلة حفرية أخرى تجزم بحدوث التطور، مثل وجود جماجم لهذه الكائنات تتدرج فى سعتها (وبالتالى حجم المخ الذى يشغلها) من ٤٥٠ سم (تساوى حجم مخ الشمبانزى) ثم ٢٥٠ سم ، ثم ٩٠٠ سم ، ثم ١٣٥٠ سم ، ثم ١٣٥٠ سم ، ثم ١٣٥٠ سم . تقريبًا.

لا شك أن علم حفريات الإنسان علم حقيقى منضبط، لكن تنقصه المادة العلمية. لقد احتارت حفريات الإنسان القليلة بين التطوريين والخلقويين، ما بين إثبات التطور ونفيه، لذلك فإن عظمة صغيرة تُكتشف هنا أو هناك يمكن أن تغير من تفاصيل سيناريو التطور.

#### ثم ماذا بعد..

به ذا ينتهى عرضنا لأدلة التطور العشوائى التى ملأ الدراونة بصورها كتب البيولوجيا، حتى صار العامة (ومعظم المتخصصين) يتصورون أنها معلومات صحيحة مائة في المائة. وبالرغم من اقتناعنا بالتطور فقد فندنا بموضوعية ما في هذه الأدلة والرسومات الكلاسيكية من تجاوز وأخطاء، ووضعنا الصحيح منها في موضعه. ونكرر مرة أخرى أن معظم هذه الأدلة قد أصبحت في ذمة التاريخ، وانتقل التطور إلى ملعب البيولوجيا الجزيئية جملة وتفصيلًا. ومن شم أصبح رفض الخلقويين لمفهوم التطور بناء على تفنيد الأدلة السابقة لا لـزوم له ولا دلالة لنتائجه، فقـد جاء علـم البيولوجيا الجزيئية بالأدلة الأقـوى والأبقى والتى لا تُدحض، كها سنوضح في الفصول القادمة.

## رابعًا: ظواهر بيولوجية فوق طاقة المادية العشوائية

بعد أن حَلَّلنا أدلة الدراونة على حدوث التطور العشوائي، نعرض عددًا من الظواهر البيولوجية المبهرة التي يعجز الدراونة عن تفسيرها من خلال منظور العشوائية والصدفة، والتي لن يجد لها العلم تفسيرًا ماديًّا مهمًّا تَكَثَّف له من معارف في المستقبل.

سِرنا في الأرض..ونظرنا.. فعرفنا..

#### أ إبهار في البنية

# إشكالية الهيموجلوبين والكلوروفيل:

الهيموجلوبين هو أساس الحياة الحيوانية، إذ يقوم بحمل غاز الأوكسجين إلى الأنسجة، وحمل ثانى أكسيد الكربون بعيدًا عنها. وهو عبارة عن جزىء بروتينى يتركب من ٤ سلاسل تتكون كل منها من ١٤٦ حمضًا أمينيًّا. وقد سبق أن ذكرنا أن فرصة تكوين سلسلة واحدة من خلال تراص عشوائى لهذه الأحماض الأمينية تصل إلى ١٠٠٠٠.

والمشكلة الأكبر من ذلك هي أنه ينبغي (تبعًا لمنظور الانتخاب الطبيعي بخطوة واحدة) أن يخرج الجزيء في إحدى هذه المحاولات صحيحًا كاملًا، إذ إن الجزيء المشوه لن يسمح للكائن بالحياة والتكاثر، ومن ثم لن يستطيع الانتخاب الطبيعي تحسين وتصليح الجزيء المعطوب.

كذلك سبق أن بينا (في الفصل السابق) عدم قدرة منظور الانتخاب التراكمي الذي تطرحه الداروينية الحديثة على إنتاج أي جزىء بروتيني.

أما بالنسبة للكلوروفيل فالمشكلة أعقد كثيرًا، فهو جزىء عبقرى لاينبغى الاستهانة به، تتجاوز مهمته حمل الغازات كجزىء الهيمو جلوبين. إنه أساس الحياة النباتية (والحيوانية أيضًا) إذ يقوم بتصنيع جزيئات السكر من طاقة الشمس والماء وثاني أو كسيد الكربون!!، ويمد الحياة بغاز الأو كسجين من خلال عملية التمثيل الضوئي. إنه حقًّا معجزة في هيئة جزىء كيميائي.

#### ب إبهار في الوظيفة

#### الشكالية الحواس الدقيقة:

يَدَّعى الداروينيون أن نشأة الحواس الخمس (الإبصار - السمع - الشم - الذوق - اللمس) أمر سهل، باعتبار أن دورها سلبى في الكائن الحي، وهو الاستقبال فقط. لذلك يُسَوِّدون مئات الصفحات يشرحون فيها كيف تتحول عشوائيًّا بعض خلايا الجلد إلى عين مبصرة، ولم لا؟! إن كليهما (الجلد والعين) نشأ من طبقة واحدة في الجنين (تعرف بالإكتوديرم ـ Ectoderm).

إن دراسة أمينة متعمقة للتعقيد المذهل لهذه الحواس، ومقدار ما في أعضائها من توافق مبهر بين البنية والوظيفة، يرينا دون أدنى شك سذاجة وانحياز مثل هذا التفكير.

## ج- إبهار في السلوك

إشكالية الساعة البيولوجية؛ تكاثر الكابوريا الحمراء:

يعيش على جزيرة كريسهاس في المحيط الهندي (١) حوالي ١٢٠ مليون فرد من الكابوريا الحمراء التي لا توجد في مكان آخر في العالم. ولهذه الكابوريا أسلوب عجيب في التكاثر، يتم في توقيت يتحدد بدقة تبلغ حد الإذهال.

فوضع البيض يتم فى ساعة محددة لا تتغير على مدار الأعوام. إنها منتصف الليلة من شهر نوفمبر التى يكون فيها القمر فى ثلاث أرباع اكتهاله!!. وإذا حيل بين الإناث وبين وضع البيض فى هذه الساعة من العام، يصبح عليها الانتظار حتى العام القادم!(٢)

<sup>(</sup>١) تقع على بعد ٢٠٠ ميل جنوب جزيرة جاوا بأندونيسيا.

<sup>(</sup>٢) تكاثر الكابوريا الحمراء: تبدأ الملحمة في الشهر السابق لموعد وضع البيض، وفيه تخرج ملايين الذكور والإناث من جحورها الموجودة في تربة الغابات الضحلة المطلة على المحيط. ومن المشاهد المألوفة التي تُستغل سياحيًّا في الم

كيف تم تنظيم هذا الأسلوب من التكاثر ونسخه في الشفرة الوراثية؟ وكيف تقوم الساعة البيولوجية بالتحكم في موعد وضع البيض؟ هل هو الاختلاف في طول الليل والنهار، أم تغيرات في نسبة الرطوبة، أم تغيرات في المجال المغناطيسي؟ أم الجاذبية التي يتحكم فيها القمر؟ لا ندري!

ولكننا على يقين أنها ليست التجربة Trial-and-error أو الصدفة، ليس هناك إلا التصميم الذكي.

#### هجرة الطيور والأسماك، والمجال المغناطيسي

كيف تعرف الطيور طريقها في رحلة الهجرة السنوية إلى أماكن تكاثرها، والتي تمتد لآلاف الكيلومترات عبر المحيطات والصحاري والغابات؟!

لقد أثبت العلم أن السر يكمن في قدرة الطيور على تتبع المجال المغناطيسي للأرض. السؤال هو كيف نُسخت هذه القدرة في الشفرة الوراثية للطائر؟!

وكيف تهاجر أسماك السلمون عبر المحيط لمسافة آلاف الكيلومترات لتضع البيض، ثم تعود إلى مواطنها. أما ثعابين السمك فحكايتها أكثر عجبًا، فالأمهات تموت في المهجر، بينها تعود الصغار إلى موطن الأمهات عبر نفس الرحلة، وبدون جهد كبير تصل إلى نفس الترعة الصغيرة المتفرعة من النهر العظيم لتحيا فيها.

كيف وُضعت المعلومات في شفرة الأسماك الوراثية؟ هل تظن أنها التجربة أو الصدفة؟

الجزيرة منظر أفواج الكابوريا وهي تعبر الطرق السريعة وتقف السيارات المندفعة لتسمح لها بالعبور.

وعندما تصل الكابوريا إلى شاطئ المحيط، تحفر الذكور أنفاقًا في الرمال تتزاوج فيها مع الإناث، وتعود الذكور إلى الغابة وتستقر الإناث في الأنفاق حتى ينضج البيض داخل أجسامها.

وفى الليلة الموعودة، تخرج الإناث لتضع البيض فى الماء الذى ينبغى أن يكون ارتفاعه بحيث يسمح لها أن تقف على الأرض حتى لا تجرفها المياه. والقمر شبه المكتمل هو الذى يكفل هذا الارتفاع من خلال تحكمه فى مستوى المد والجزر!!

وتضع كل أنثى ٢٠٠, ٢٠٠ بيضة ثم ترفع مخلبها فوق رأسها لتخبر الباقيات بتمام المهمة قبل أن تعود إلى الغابة. أما البيض، فيحمله الماء ليفقس في المحيط، وتخرج الصغار لتتغذى على كائنات وحيدة الخلية Planktons حتى تكبر.

وفى شهر ديسمبر يُخرج المد العالى مئات الآلاف من الكابوريا التى لا تتعدى حجم النملة الكبيرة. وتعيش الأنثى البالغة حوالى عشر سنوات تضع فيها قرابة مليون بيضة، لو عاش منها فردان لكان ذلك كافيًا للمحافظة على هذا النوع.

# د- إبهار التوافق بين جنسين من نوع واحد إشكالية نشأة التكاثر الجنسى: لم وكيف؟

ظلت الكائنات وحيدة الخلية التي تتكاثر بالانقسام الثنائي البسيط (التكاثر اللاجنسي) هي النوع الوحيد من الكائنات على كوكبنا طوال ثلاثة بلايين سنة.

وقد حافظ هذا النوع من التكاثر على جينات هذه الكائنات بطريقة مثلى، فلهاذا نشأ التكاثر الجنسى بها فيه من سلبيات؛ مثل التغيرات التى تطرأ على الجينات، وزيادة الصراع من أجل الموارد، وكثرة الأعداء؟

والأشكل كثيرًا من ذلك، كيف تحدث بالصدفة التغيرات الملائمة المتوافقة في كل من الجنسين على حدة، والأمثلة على ذلك تفوق الحصر، منها:

- كيف تتكون الكروموسومات المتماثلة في كل من الذكر والأنثى على حدة، بحيث يلتقيان عند إخصاب البويضة ليكونا زوج الكروموسومات المتماثل؟
- كيف تتكون في رأس الحيوان المنوى الإنزيات المناسبة لاختراق جدار البويضة الذي لا يعرف الذكر عن تركيبه شيئًا؟
- كيف يتشكل جسم الأنثى على الهيئة التى تُعجِب الذكر الذى يوجه مزاجه هورمون جنسى ذكورى، ليس له ملكات تذوقية جمالية؟

أتدرى كيف يفسر الداروينيون هذا التوافق المذهل؟

يقول البيولوجي الدارويني «رايدلي-Raidley» في كتابه «الملكة الحمراء\_The Red»: إن نشأة التكاثر الجنسي كان مجرد حادثة تطورية عَرَضية، تمامًا كأن تقود السيارة على الجانب الخطأ من الطريق! لم نعطيه أهمية خاصة؟!

#### ه إبهار التعايش بين نوعين Symbiosis

والمقصود بالتعايش أن يحيا كائن مع كائن آخر يتبادلان المنفعة. ومن الأمثلة العديدة في الطبيعة نأخذ مثالين:

#### ١ – التعايش بين شجرة الأكاسيا ـ Acacia وأسراب النمل

منذ حوالى مائتى مليون سنة، وَقَعت ملكة النمل مع ممثل لأشجار الأكاسيا اتفاقًا تتعهد فيه الأشجار بتقديم ثلاث خدمات للنمل:

- يُسمح لأسراب النمل بحفر أنفاق في جذع وفروع الشجرة لتأوى إليها.
  - تقدم الشجرة للنمل غذاء من مادة سكرية تفرزها الأوراق.
- -- تقدم الشجرة غذاء لصغار النمل من مادة بروتينية تجمعها الشغالات لتطعم بها الصغار القابعة داخل الأنفاق.

وفى مقابل المأوى والغذاء اللذين تقدمهما الأكاسيا بعد معرفة تامة بمزاج النمل وعاداته السكنية والغذائية، يلتزم النمل بالقيام بحماية وحراسة Bodyguard الأكاسيا! كيف؟:

- عند اقتراب أى عدو من الشجرة (زرافة قرد -...) لأكل أوراقها وثهارها، وبمجرد أن تهتز فروع الشجرة، تخرج أسراب النمل لتقرص المعتدى وتدفعه للهرب.
- إذا كان المعتدى نباتًا متسلقًا، يقوم النمل بقرض الزوائد التى يتعلق بها النبات المتطفل في الشجرة، فلا يستطيع تثبيت نفسه، ويسقط على الأرض.
- لا يسمح النمل بنمو أشجار أخرى في دائرة قطرها عشرون مترًا حول الشجرة الصديقة، حتى لا تشارك جذور الأكاسيا الغذاء ولا تحجب عن أوراقها الشمس.

هل تمت صياغة بنود هذا الاتفاق بالصدفة؟

وكيف تم نسخ شروطه من الشفرة الوراثية لكلا الكائنين؟

#### ٢- التعايش بين الحيوانات أكلة العشب والبكتريا

تحتاج الحيوانات آكلة العشب لبكتريا معينة للقيام بهضم مادة السيليولوز التي تتكون منها ألياف غذائها النباتي. وتحصل الحيوانات على هذه البكتريا التي تجد لنفسها المأوى في معدة الحيوان مع أول وجبة عشب تأكلها.

ماذا يحدث لو انقرضت هذه البكتريا؟ حتمًا ستموت الحيوانات آكلة العشب، وبالتالى ستموت الحيوانات آكلة العشب، وبالتالى ستموت الحيوانات اللاحمة التي تتغذى عليها، وفي النهاية ستكون حياة الإنسان في خطر حقيقي.

Y . A

لا شك أنه مثال بسيط للتعايش، ولكنه حيوى للحياة على الأرض. كيف تم تنسيق هذا الأمر ووضع شروطه في الشفرة الوراثية لكلا الكائنين؟

# و إبهار التوافق بين عدة أنواع Interspecies Coordination إشكالية ظاهرة التطفل: Parasitism

تحيا ١٠٪ من الكائنات الحية متطفلة على كائنات أخرى. وتُتم الكثير من هذه الطفيليات دورة حياتها من خلال عائلين، عائل أساسى يحيا داخله الطور البالغ من الطفيل، وعائل وسيط يتم فيه جزء مكمل من دورة الحياة. ومن ثم يعكس هذا النوع من التطفل علاقة بين ثلاثة كائنات.

وإذا أخذنا دورة حياة طفيل البلهارسيا(١) كمثال (شكل:٥)، وجدنا توافقًا هائلًا بين الكائنات الثلاثة: دودة البلهارسيا (ذكر وأنثى) والعائل الوسيط (نوع محدد من حيوانات

<sup>(</sup>۱) يوجد في مصر نوعان من ديدان البلهارسيا، بلهارسيا المجارى البولية وبلهارسيا الأمعاء. (انظر شكل: ٥) وتبدأ دورة حياة الطفيل عندما يتبول/ يتبرز الفلاح في ترع ذات مواصفات خاصة (ماء عذب يجرى بسرعة بطيئة) بها نوع خاص من القواقع المناسبة لكل نوع من الديدان.

ولكل نوع من البلهارسياً بويضة ذات شكل خاص يتناسب مع آلية انقباض المثانة البولية / المستقيم. فبويضة بلهارسيا المسالك البولية لها شوكة طرفية، بينها بلهارسيا الأمعاء ذات شوكة جانبية.

وبوصول البويضات إلى الماء تفقس، وتخرج منها يرقة تُسمى ميراسيديم. ويسبح الميراسيديم في الماء باحثًا عن المقوقع المناسب، وإن لم يهتدي إليه خلال ٤٨ ساعة هلك.

تُم يخترق الميراسيديم الغدد الهضمية للحيوان الرخوى القابع داخل القوقعة، ويتكاثر في جسمه إلى حوالى ٣٠٠٠ من يرقات أخرى تسمى السيركاريا، ويدفع حيوان القوقع حياته ثمنًا لهذه الاستضافة التي تستمر ٢٠٠٤ أسابيع، والتي يمثل فيها دور العائل الوسيط.

تخرج السيركاريا إلى الماء لتبحث عن إنسان يستحم أو يقف فى الماء، وتخترق جلده مستعينة بإنزيهات تفرزها، كها تفرز السيركاريا إلى الداخل بشكل أكبر السيركاريا إلى الداخل بشكل أكبر.

وإن لم تهتدِ السيركاريا إلى عائلها الأساسي (الإنسان) خلال ٤٨ ساعة هلكت.

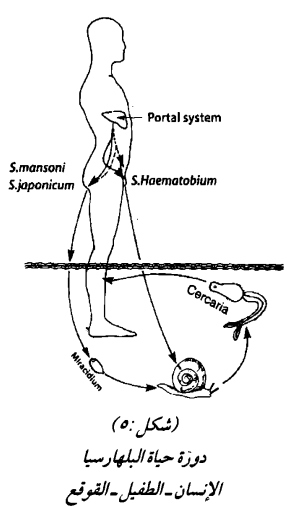
و تسلك السير كاريا داخل جسم الإنسان طريقًا شديد التعقيد؛ فهي تسير في الأوردة → الجانب الأيمن من القلب > الرئتين → الجانب الأيسر من القلب → الكبد الذي تسبب له تلفًا شديدًا. وتستغرق هذه الرحلة ٧ أيام، لا تضل طريقها فيها إطلاقًا، وكأنها تستعين بخريطة مفصلة للملامح التشريحية للجسم.

و حلال ٤٥ يومًا تصل الدودة إلى طور البلوغ في الكبد، ويحتضن الذكر أنثاه ويسبحا معًا (عكس اتجاه الدم) ليستقرا قريبًا من جدار المثانة / المستقيم، ويحيا الذكر والأنثى معًا لفترة تتراوح بين ٥ و ٢٠ عامًا.

وتضع الأنثى حوالى ٣٠٠ بويضة في اليوم يبقى نصفها في جدار المثانة / المستقيم مسببًا مشاكل كبيرة لهذين العضوين، ويخرج نصفها مع البول/ البراز ليكرر دورة الحياة.

القواقع) والإنسان (العائل الأساسى). لا شك أنه يوجد في كل مرحلة من دورة حياة ديدان البلهار سيا جوانب من التوافق تحتاج إلى إدراك كل من الكائنات الثلاثة لكيمياء وبيولوجيا وفيزياء الكائنين الآخرين، بل وعاداته المعيشية والاجتهاعية.

كيف تم هذا التنسيق بين الكائنات الثلاث؟



القارئ الكريم..

يمكن تقسيم ما ذكرنا من ظواهر بيولوجية مبهرة تُعجز الدراونة إلى مجموعتين؛ المجموعة الأولى تعكس إعجازًا هائلًا في بنية جزيئات الحياة (الهيمو جلوبين والكلوروفيل) وفي دقة قيام الكائنات بوظائفها (الكابوريا والحيوانات المهاجرة) ويَدَّعى الداروينيون أن العشوائية والصدفة قادرة على خلق هذا الإعجاز!

والمجموعة الثانية من الظواهر التي ذكرناها، تعكس توافقًا هائلًا بين ذكور وإناث الكائن الواحد، وبين كائنين وبين ثلاثة كائنات. فكيف يفسر الداروينيون هذا التوافق؟

عندما يريد بعض العلماء والفلاسفة إقناع الآخرين بفكرة هم أنفسهم غير متأكدين منها، فإنهم يطلقون عليها مصطلحًا Give-it-a-namc فيبدو الأمر كأنه حقيقة!. وبدلًا

من أن يتصدى النقاش لصحة أو خطأ الفكرة، فإنه يقف عند أبعاد المصطلح. وقد استخدم الداروينيون هذا الأسلوب ليفسروا لنا التوافق العجيب الذى عرضناه، فقالوا إنه يرجع إلى «تطور متوافق بين الكائنات ــ Co-Evolution»، وخلاص!

أسلوب آخر يلجأ إليه الدراونة ليفسروا أمرًا يعجزون عن تفسيره، إنهم يقولون عن الأمر «هكذا قد حدث\_Just-so» وخلاص.

وحتى لا تظن أننى أقول هذا من باب الهزل، وحتى لا تعتقد أن ما فى الأسواق من مئات الكتب التى تشرح التطور الداروينى العشوائى تطرح كلامًا منطقيًّا، أعرض عليك بعض نصوص حججهم:

جاء في دائرة المعارف الأمريكية طبعة ١٩٨٢ (١):

«اكتشفت الطفيليات بالمصادفة! By accident أو بالتجربة! Experiment فوائد أن تحيا على حساب كائنات أخرى. وفي طبعة ١٩٩٤ من الموسوعة اختفت كلمتى «اكتشفت» و «بالتجربة».

وفي موسوعة جنس للكائنات الحية طبعة ١٩٩٢ الصفحة ١٧ يذكرون أن «ذلك يرجع إلى تطور متوافق ــ Co-Evolution»

وفى كتاب «هل يلعب الإله النرد؟ \_?Does God Play Dice»، الذى صدر عام ١٩٩٧، الذى صدر عام ١٩٩٧، يدلل المؤلف فى أحد الفصول على أن الحياة قد ظهرت فى كوكب الأرض من الفوضى \_Chaos ثم تطورت دون تصميم أو تدبير، فيقول:

من الأمور المعقدة التى تَغَلَّب عليها التطور ظاهرة الحشرات ماصة الدماء (كالباعوض). فإن وجود الدماء في الثدييات واكتساب الباعوض للإبرة القادرة على اختراق الجلد وامتصاص الدماء قد حدثا نتيجة لـ«تطور متوافق ـ Co-Evolution»، وليس نتيجة لتطور منفصل لكل كائن على حدة! وعندما سُئل المؤلف في أحد الحوارات عن معنى ما يقول، تهرب من الإجابة وقال: دعونا ننتقل لموضوعات أكثر أهمية!!

<sup>(</sup>۱) الجزء ۲۱ في الصفحة ۲۸۸.

#### خامسًا: اعتراضات وجودية ضد التطور العشوائي

سِرْنا في الأرض..ونظرنا.. فعرفنا..

يؤكد فيلسوف العلوم الأشهر ريتشارد سوينبرن (١)، أنه إذا كانت الدراوينية (في أفضل حالاتها) تصور لنا الكون باعتباره مصنعًا لإنتاج كل هذه الكائنات المتنوعة، فإننا مازلنا في حاجة لتفسير كيف نشأ هذا المصنع وكيف يُدار.

إن السيناريو الذي يطرحه العلماء لنشأة الكون والحياة والكائنات الحية يتلخص في هذه الخطوات المتتالية:

العدم المطلق.

- ظهور المُفرَدة.

حدوث الانفجار الكوني الأعظم.

نشأة الطاقة.

نشأة المادة (الهيدروجين والهيليوم).

- نشأة المجرات والنجوم والكواكب.

- نشأة عناصر المادة الثقيلة.

- نشأة المركبات غير العضوية.

- نشأة المركبات العضوية.

· نشأة جزيئات المادة الحية (الدنا - الرنا - البروتينات).

-- ظهور الخلية الحية.

ظهور الكائنات عديدة الخلايا.

ظهور التنوع الهائل في الكائنات الحية.

- ظهور الإنسان.

<sup>(</sup>۱) «ريتشارد سوينبرن ـ Richard Swinburne»: بريطاني، وُلد عام ١٩٣٤. شغل منصب أستاذ الفلسفة التحليلية بجامعة أكسفورد، وله اهتهام كبير بفلسفة الأديان، وفلسفة العلم. يُصدر كل عامين أو ثلاثة كتابًا فلسفيًّا عميقًا، بأسلوب يفهمه العامة. ومن أشهر هذه الكتب كتاب ? Is there a God، الذي تُرجم إلى أكثر من ١٢ لغة.

# ويثير هذا السيناريو العديد من التساؤلات الأساسية:

- ١- لاذا وُجد الوجود، بدلًا من أن يمتد العدم؟.
  - ٢- من أين، وكيف ظهرت المُفردة في العدم؟.
- ٣- من أين جاءت المادة الخام التي شكلت مواد الكون والحياة؟.
- ٤- كيف تحولت «الفوضى ـ Choes» التي أعقبت الانفجار الأعظم إلى «انتظام ـ Order»،
   ثم «منظومات ـ Systems».
  - ٥٠٠ كيف وُجدت القوانين الفيزيائية والكيميائية المنضبطة التي نظمت الكون؟.
- ٦- كيف اتحدت جزيئات المادة غير العضوية لتشكل لنا المركبات العضوية، وكيف اتحدت تلك الأخرة لتُكوِّن لنا جزيئات المادة الحية؟.
  - ٧- ما هي الحياة؟ وكيف دبت في المادة غير الحية فنشأت الخلية الحية الأولى؟.
    - ٨- كيف اكتسبت البيئة قدرتها على إحداث النطور؟.
- 9- من أين اكتسبت الكائنات الحية الاستعداد لأن تستجيب لعوامل البيئة التي تُحدث التطور؟.
  - ١٠ من أين اكتسب الإنسان ما يميزه من قدرات عقلية وإبداعية وملكات شعورية؟.

إن هذه التساؤلات حول أصل الكون والحياة والإنسان (وغيرها كثير) ليست تساؤلات فيزيائية وبيولوجية يمكن أن يكشف العلم أجوبتها في مراحل لاحقة. إنها تساؤلات وجودية Ontological يقر العلم أن معظمها يقع خارج نطاقه، وفوق طاقته.

#### القارئ الكريم..

تتكون نظرية التطور الدارويني من شقين أساسيين؛ الأول هو تطور الكائنات الحية ووجود السلف المشترك، والثاني هو أن الصدفة والعشوائية هي المسئولة عن حدوث هذا التطور. وقد انقسم المعترضون على النظرية إلى مدرستين؛ هؤلاء الذين ينكرون حدوث التطور بالكلية ويؤمنون بالخلق المخاص لكل كائن على حدة، وقد أُطلق على هؤلاء اسم «الخلقويون»، والمدرسة الثانية هم أنصار التطور الموجه الذين يرون في البراهين العلمية الدليل الكافي على حدوث التطور، لكنهم يرون أن الصدفة والعشوائية غير قادرتين على تفسير آليته، ويرى هؤلاء في الوقت نفسه أن الوجود والحياة يتسان بالذكاء الذي يحتم أن يكون وراءهما خالق حكيم قادر.

وقد ركزنا في هذا الفصل على أدلة مدرسة التطور الموجه على عجز الصدفة والعشوائية على تفسير نشأة الحياة وعلى قيادة قاطرة تطور الكائنات الحية. وقد جعلنا استدلالاتنا في مجموعات من البراهين، فندنا فيها دعوى الطفرات العشوائية من ناحية المبدأ، كما فندنا معظم الأدلة الكلاسيكية للدراونة على عشوائية التطور. ثم أظهرنا عجز العلم المادى عن تفسير العديد من الظواهر البيولوجية، وعجزه كذلك عن رد الاعتراضات الوجودية على التطور الدارويني.

وقد أكدنا في هذا الفصل أن دراسة نشأة الحياة وتطور الكائنات الحية قد صارا (في المقام الأول) من مجالات علم البيولوجيا الجزيئية، لذلك سنخصص لهذه العلاقة بعضًا من الفصول القادمة.



# الفصل السابع التصميم الذكي والتطور الموجه

- بين التصميم الذكي والعشوائية الداروينية
  - ملامح وعلامات التصميم

أولًا: التعقيد المتفرد

ثانيًا: عدم الحتمية

ثالثا: التعقيد غير قابل للاختزال

- دفاع الدراونت

- فوز بالضربة القاضية

- تصميم قاصر أم تصميم ذكى...
  - مفهوم التصميم الذكي

أ- التصميم الذكى والخلق الخاص

ب- التصميم الذكي والتطور الموجه

- آلية التطور الموجه

- الرافضون للتطور الموجه

- الخروج من التضاد

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة «لقد تملكنى الخشوع عندما اطلعت على التصميم المبهر للخالق العظيم الذى وضع بحكمته القوانين الطبيعية وضوابطها، بحيث تسمح بنشأة المجرات والنجوم والكواكب وعناصر المادة، بل والحياة نفسها، بل والإنسان»

فرانسز كولنز رئيس مشروع الجينوم البشرى

لا ينزال المفهوم الشائع في الأوساط العلمية حتى الآن هو صحة مفاهيم الداروينية، لكن أعدادًا متزايدة من العلماء ذوى الشأن أصبحوا يرفضون هذه المفاهيم بناء على الشواهد العلمية، ولا ينتمى هؤلاء العلماء إلى الديانات السماوية فحسب بل منهم الهندوس والبوذيون بل والملحدون!

قد يغيب عن بعضنا أن الحقيقة العلمية لا تعتمد في صحتها على كثرة من يؤمنون بها، فهى ليست عملية تصويت انتخابى، وقد سبق أن أثبت الوقت خطأ ما كان أغلبية العلماء يعتقدونه (١). وإذا كان العديد من البيولوجيين يرددون أن أدلة التطور الداروينى تعادل في قوتها أدلة النظرية النسبية لـ أينشتين! فكم من الفيزيائيين يعلنون أن أدلة النظرية النسبية تعادل في قوتها أدلة نظرية دارون! لا أحد Zero!

لا شك أن الدراونة قد أغلقوا ملف القضية على ما يميلون إليه دون أن يستكملوا فحص أوراقها والاستهاع لجميع الأطراف، لقد اكتفوا بها أثبته العلم من حدوث التطور، فقبلوا الداروينية ككل دون تمحيص ما فيها من صدفة وعشوائية. إنها مأساة علمية أخلاقية تعكس تجاهلًا للحقيقة نأمل أن ينقشع، وأن يقبل الدراونة طرح القضية للاستئناف وإعادة النظر.

وبالرغم من كل ما يُنفق إعلاميًّا ودعائيًّا على الترويع للداروينية في الغرب، فها زال عامة في العامة في الولايات المتحدة يؤمنون أن الله هو الخالق، كما يؤمن ١٥-٥٠٪ من

<sup>(</sup>١) مثال ذلك تفسير حدوث الزلازل بحركة صفائح طبقات القشرة الأرضية، بعد أن كان الرأى السائد أن هذه الطبقات لا تتحرك.

هؤلاء أن الله قد استخدم آلية التطور في الخلق، بينها ما زال ١٠٪ فقط من الأمريكيين يلتصقون بالمفاهيم الداروينية التقليدية. ويردد هؤلاء المتدرونون أن اختلاف وجهة نظر الأغلبية عنهم ترجع إلى تأثر العامة بالمفاهيم الدينية، وإلى أنهم ينقصهم التعليم والفهم! بالرغم من أن المدارس والجامعات والإعلام قد صدعت أدمغتنا على مدى العقود السابقة بطرح المفاهيم الداروينية (١٠).

وفي الشرق بصفة عامة، وفي الأوساط الدينية بصفة خاصة، تؤمن الأغلبية العظمى بالخلق الخاص تبعًا لظاهر النصوص الدينية، حتى يمكن القول (بمنتهى الموضوعية) إن الفهم التراثي المباشر للقرآن الكريم وسفر التكوين هو الذي يقود المفاهيم العلمية في بلادنا حتى بداية القرن الحادي والعشرين!

## بين التصميم الذكي والعشوائية الداروينية

لا شك أن بنية الكون المبهرة وكذلك تعقيد ظاهرة الحياة والتعدد الهائل للكائنات الحية على الأرض كانت من أعمدة الإيمان عبر التاريخ، إذ لم يكن أمام الإنسان إلا القول بأن الله عَلَى وراء ذلك كله.

لقد كان «علماء الكلام» المسلمين في القرن الحادى عشر الميلادى أول من طرح ما صار يُعرف الآن «ببرهان التصميم أو البرهان الكونى». ولا شك أن ما في القرآن الكريم من دعوة (تتكرر كثيرًا) للنظر في الآفاق وفي السموات والأرض وكذلك النظر إلى ما في الأرض من كائنات، والتفكر في النفس البشرية، قد جعل برهان التصميم هو أداة الاستدلال الأولى على قضية الألوهية في الإسلام (٢).

ولقد كان للفيلسوف الفرنسى العظيم «كانت» الفضل في نقل هذا البرهان إلى أوروبا، بعد أن تأثر بشدة بطرح الإمام الغزالي لهذا المفهوم.

وفى اللاهوت المسيحى يبرز في هذا المجال اسم «وليم بيلى ـ William Paley» (القرن

<sup>(</sup>۱) الإحصائيات عن كتاب Understanding Intelligent Design تأليف Understanding Intelligent Design تأليف

<sup>(</sup>٢) ﴿ سَنُرِيهِمْ مَايَنِنَا فِي ٱلْاَفَاقِ وَفِي آَنَفُسِمِمْ حَتَى يَبَيَنَ لَهُمْ أَنَهُ ٱلْحَقُّ أَوْلَمْ يَكْفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ, عَلَى كُلِ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ [ فصلت: ٥٣].

التاسع عشر) صاحب برهان صانع الساعات، حتى إن دارون نفسه كان من المدافعين بشدة عن هذا البرهان! ويمكن تلخيص هذا البرهان في ثلاث مقدمات ونتيجة:

- ١ إن تركيب الساعة شديد التعقيد.
  - ٢- للساعة مصمم ذكي.
  - ٣ إن الحياة شديدة التعقيد.
    - إذًا للحياة مصمم ذكى(١).

ثم جاءت نظرية النطور الدارويني بها تشتمل عليه من المفاهيم التي يُعتبر بعضها من الحقائق العلمية والبديهيات المنطقية، بينها يُعتبر البعض الآخر مثارًا للخلاف والاعتراضات الشديدة.

فمن المسلمات العلمية حدوث التطور في إطار النوع نفسه Microevolution، والذي يعنى أن الكائنات تتغير (مع المحافظة على نوعها) حتى تحقق تكيفًا أكبر مع البيئة. ومن أمثلة ذلك، المقاومة التي تكتسبها بعض البكتريا تجاه المضادات الحيوية.

ثم يتقدم علم البيولوجيا ليثبت حدوث تغيرات جذرية في الكائنات أدت إلى خروج أنواع جديدة تمامًا، وهو ما يُعرف بالتطور من نوع إلى نوع Macro-Evolution. ولا شك أن الساحة العلمية تشهد الآن تراجعًا كبيرًا بين العلماء ذوى الشأن الذين كانوا ينكرون وقوع هذا التطور.

ومن المسلمات العلمية أيضًا، ما يعرف بالانتخاب الطبيعي، وفيه تسمح الظروف الطبيعية للكائنات الأنسب (الأقوى ـ الأسرع ـ الأصح) أن تحيا وتنتج ذرية أفضل.

أما ما نرفضه من التطور الدارويني فهو (كما ذكرنا من قبل) أن تؤدي الطفرات العشوائية

<sup>(</sup>١) مع وضوح البرهان ينبغى أن نلاحظ أن اتفاق القضيتين (الساعة والحياة) في إحدى الصفات (شدة التعقيد) لا يعنى اتفاقها في جميع الصفات. فلننظر إلى هذا المثال:

١- التيار الكهربائي يتكون من سيال من الإليكترونات.

٢ التيار الكهربائي يأتي من محطة توليد الكهرباء.

٣ البرق يتكون من سيال من الإليكترونات.

إذا البرق يأتي من محطة توليد الكهرباء!!

لا شك أن هذا استدلال خاطئ، لذلك ينبغي تحليل برهان التصميم (وغيره من البراهين المنطقية) بدقة وتمعن.

عن طريق الانتخاب الطبيعي إلى تراكم العديد من الصفات الحسنة المستجدة، فينشأ عن ذلك الانتقال من نوع إلى آخر.

لقد اعتقد الكثيرون لفترة أن نظرية التطور لدارون قد طرحت بديلًا مقبولًا لدور الإله الخالق. ومع تقدم العلم وتَكَشُّف الكثير عن طبيعة الحياة والكائنات الحية عادت أدلة برهان التصميم إلى المسرح، وفي شكل نظرية علمية هذه المرة، تحت اسم التصميم الذكي.

لقد أصبح مفهوم التصميم الذكى نظرية علمية تتصدى لتفسير نشأة الكائنات الحية، وتدور حول أن طبيعة هذه الكائنات وطبيعة الجزيئات التى تتكون منها تحتاج فى نشأتها وفى بقائها وفى عملها إلى ذكاء، وأنه لا يمكن للعشوائية أن تفسرها. وقد امتد هذا المفهوم ليشمل العلوم المختلفة، كنشأة الكون والذكاء الإنساني.

وقد حرص المؤيدون لمفهوم «التصميم الذكى» في الغرب على ألَّا يتعرضوا إلى «المصمم الذكى» الذكى» الذي هو الله رَجَّا؛ لأن ذلك سينتقل بطرحهم (هل الكون والحياة والكائنات الحية تحتاج إلى ذكاء أم أن العشوائية قادرة على تفسير نشأتها) من طرح علمي يمكن أن يخضع للتدقيق العلمي إلى مجال الدين والغيبيات (الإله الخالق)، الذي يعتبره الماديون خروجًا صريحًا على العقل والعلم و دخولًا تحت مظلة الإيهان!

# ملامح وعلامات التصميم Design

سِرْنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

إذا سافرت في رحلة، ونظرت حولك في كل مكان تذهب إليه، لا شك أنك ستلاحظ و تدرك أن عقل الإنسان وذكاءه وقدرته على التصميم تقف وراء أشياء كثيرة:

الفندق الذي تنزل فيه، وكل ما فيه: غرفه \_ مطاعمه \_ قاعاته \_ برَك السباحة فيه...

المحال التي تزورها لشراء الهدايا، والهدايا ذاتها.

الطرق والأنفاق والكبارى التي أُنشئت بتصميم وتقنية تكفل أقصى درجات الأمان.

وأيضًا، وربم قبل كل شيء، وسائل الانتقال التي تستخدمها؛ الطائرة \_ السفينة \_ القطار \_ السمارة.

44.

كل شيء كل شيء كل شيء.

ولكن هل تتوقف ملامح التصميم على ما يبدعه الإنسان فقط؟

ألا ترى ملامح التصميم في الطبيعة من حولك؟

قد لا تستشعر هذه الملامح في صخور جبل المقطم أو في أمواج البحر الهادرة أو في تلال رمال الصحراء الممتدة أمامك إذا قارنتها بالزهرة الملونة ذات الرائحة الزكية أو بجدول الماء الجارى وسط المروج الخضراء. لا، إن هذه و تلك تتمتع بملامح التصميم والذكاء التي يمكن أن ندركها إذا تأملناها بعمق وفهمنا القوانين التي شكلتها.

ولكن لم حكمنا بوجود التصميم فيما عرضنا من مظاهر الطبيعة ومصنوعات الإنسان؟ لقد جَدَّ المهتمون بمفهوم «التصميم فيما Design» في البحث عن ملامح وعلامات التصميم فيما حولنا، حتى ينتقلوا بالمفهوم من مجرد ذوق وانطباع إلى أن يكون مفهومًا علميًّا قابلًا للتمحيص. وقد خرجوا بأن هناك عددًا من السمات إذا توافرت في موجود ما وجب القول بأن فيه ملامح وعلامات التصميم. ونعرض فيما يلى أهم ثلاث من هذه السمات وهي التعقيد المتفرد، وعدم الحتمية، والتعقيد غير قابل للاختزال.

# أولًا: التعقيد المتضرد (١) Specified Complexity

عندما يبدع الذكاء عملًا من الأعمال، فستظهر فيه بلا شك علامات «التصميم ـ Design» التي يصفها المتخصصون بأنها بصمات أو توقيع الذكاء على هذا العمل.

من هذه البصات ما يُعرف بـ «التعقيد المتفرد ـ Specified Complexity» ويُرمَز إليه بالحرفين SC. وقد نجح الفيلم الشهير «التواصل ـ Contact» (۲) في تقريب هذا المفهوم من عقولنا. و يدور الفيلم حول جهود عالمة الفضاء «إيلى آرواى ـ Ellic Arroway» للتواصل مع حياة ذكية خارج الأرض، وذلك من خلال عملها في مؤسسة حقيقية مهتمة بذلك، تعرف باسم «برنامج سيتى ـ (۳) SETI Programme».

<sup>(</sup>١) وصف هذا المفهوم عالم الرياضيات William Dembski، وهو من أعمدة حركة التصميم الذكي.

<sup>(</sup>٢) للمخرج العالمي Robert Zemcckis وقصة عالم الفضاء الكبير كارل ساجان . والفيلم من إنتاج عام ١٩٩٧.

<sup>.</sup> The Search for Extraterrestrial Intelligence (  $\mbox{\scriptsize $\mathfrak{T}$}$ 

ومن بين آلاف الإشارات التي استقبلتها إيلى من الفضاء الخارجي، إشارة اعتبرتها صادرة من كائنات ذكية؛ لأنها كانت تحمل إحدى بصمات التصميم؛ كانت تتسم بالتعقيد المتفرد.

لقد كانت الإشارات عبارة عن تكرار للأرقام الأولية (١) الواقعة بين (٢) و (١٠١). كانت الإشارة على هيئة:

١١ - ١١١ - ١١١١ - ١١١١١ ... وهكذا.

لقد اعتبرت إيلى وزملاؤها الباحثون أن هذه الإشارات لا تصدر بالصدفة، وذلك لخاصيتين فيها:

- ۱- هذه الأرقام ليست مجرد تكرار رياضي مباشر، فهي ليست مثل (۱۰،۸،٦) التي هي تكرار لـ (۲). إن الأرقام الأولية لا تكرار لـ (۲). إن الأرقام الأولية لا يعتمد بعضها على بعض رياضيًّا Independent، إنها «متفردة ـ Specified».
- ٢- كانت الإشارة تكرارًا لتتابع «طويل» من الأرقام لا يمكن وقوعه مرة أخرى بالصدفة، ليست تكرار لـ ٢، ٣، ٥ فقط مثلًا، ولهذا فهو تكرار «معقد ـ Complex»، والمقصود بالمعقد هنا غير مُحتَمَل حدوثه بالصدفة Improbable.

إن اجتماع التفرد مع التعقيد هو «التعقيد المتفرد» SC، الذي هو من بصمات «التصميم ــ Design»، الذي لا يوجد إلا من خلال «الذكاء ــ Intelligence».

ونضع هذا المعنى على هيئة معادلة:

ليس بينه علاقة + غير مُحتمل بالصدفة = تعقيد متفرد= تصميم = ذكاء «متفرد» «معقد»

Independent + Improbable = Specified Complexity=

Design = Intelligence

وبالأمثلة تتضح الأمور.

تأمل هذه المجموعات الثلاث من الحروف:

777

<sup>(</sup>۱) الأرقام الأولية \_ Prime numbers هي الأرقام التي لا تقبل القسمة إلّا على نفسها أو على (۱) مثل ۲، ۳، ٥، ١٠ الأرقام الأولية \_ Prime numbers هي الأرقام الذي لا تقبل القسمة إلّا على نفسها أو على (۱) مثل ۲، ۳، ٥،

- \* XGOENAODIWGTNHPLXCVWQIZIDLRETPTRMNSTEJKI
- \* THIS SENTENCE CONTAINS VALUABLE INFORMATION

#### حروف الجموعة الأولى:

١ -- لها «نمط متفرد ـ Specified pattern»، إذ ليس بين E ، H ، T علاقة رياضية.

٢- وهي «غير معقدة\_Not complex»، إذ يمكن تكرارها بالصدفة.

٣- وتحمل معنى بسيطًا.

#### حروف المجموعة الثانية:

١ - إنها متفردة: ليس بين الحروف علاقة رياضية.

٢ - وهي معقدة: لا يُتوقع تكرارها بالصدفة.

٣- ولا تحمل أي معني.

#### حروف المجموعة الثالثة:

١ - متفردة - معقدة - تحمل معنى مُركبًا.

٢- إنها تتميز بالتعقيد المتفرد.

٣-- إنها تعكس ذكاءً.

تصور أن إيلى وزملاءها في مركز أبحاث SETI قد استقبلوا تكرارًا لتتابع قصير (غير معقد) من الأرقام الأولية (٢، ٣، ٥) مثلًا. هل تستطيع إيلى أن تدعى أن هذه الإشارات صادرة من ذكاء خارج الأرض؟ بالتأكيد لا، فهذه الإشارات ليست معقدة بالقدر الذي يمنع تكرارها بالصدفة. وقد حدث بالفعل أن رصد العلماء مثل هذه الإشارات عدة مرات، ولم يَدَّع أحد منهم أن ذلك يعكس ذكاء. أما تكرار تتابع طويل من الأرقام الأولية من ٢-١٠١ فشيء آخر.

لذلك عندما استقبل علماء SETI الرسالة في فيلم Contact صاحوا قائلين:

«إنها ليست تشويشًا، إنها ذات بنية ما This is not noise; This has structure».

إن هذه البنية من علامات التصميم، وهي بصمة للذكاء.

774

بطرحنا لمفهوم «التعقيد المتفرد» نكون قد استبعدنا تمامًا دور الصدفة في تفسير استقبال الرسالة في فيلم «التواصل Contact»، فهل استبعاد الصدفة كاف وحده للقول بوجود التصميم ومن ثَمَّ الذكاء؟، وهناك سؤال آخر ينبني على هذا السؤال: هل استبعاد الصدفة كاف وحده لإثبات وجود القصد Intention؟.

لا، إن إثبات وجود التصميم والذكاء والقصد يتطلب أن نستبعد «الحتمية ـ Necessity» كما استبعدنا الصدفة. ما معنى ذلك؟

## ثانيًا: عدم الحتمية No Necessity

يعرض البعض مفهوم التصميم الذكى بأسلوب خاطئ، فيقولون: إن بنية الأشياء الطبيعية تبلغ من التركيب درجة لا يمكن إرجاعها للصدفة، ومن ثم ينبغى أن يكون وراءها تصميم ذكى. أى أنهم يستدلون على وجود التصميم بوجود التركيب.

## إن هذا الطرح خاطئ لسبين:

أولًا: تُنشئ «الصدفة» أحيانًا أشياء «شديدة التركيب» بل و «شديدة الجهال». انظر مثلًا كيف تَكَوَّن المنظر الطبيعى الذى تراه: ما إن هطل المطرحتى أنبتت البذور التى وقعت على الأرض مصادفة، فخرجت الأشجار والحشائش والأزهار، ثم جذبت هذه النباتات الفراشات بديعة الألوان. إن تَشَكُّل هذا المنظر شديد التركيب والجهال تم بالصدفة ولم يتم بالتصميم عن قصد (بالمعنى الذى نطرحه).

ثانيًا: إن إثبات وجود «التصميم» لا يكون فقط بإثبات التركيب واستبعاد الصدفة، فهناك أشياء مُرَكبة رائعة حولنا هي النتاج المباشر الحتمى لقوانين الطبيعة. فبلورات الثلج التي تتكون في الليالي الباردة تتميز بنظام بديع هو نتاج الخصائص الفيزيائية للهاء، لكننا لا نقول إن وراءها مصمعًا ذا قصد (بالمعنى الذي نطرحه). إن هذه البلورات نتاج القوانين، وهو ما نصفه هنا أنه نتاج «الحتمية ـ Necessity».

لا شك أن الخالق الله قد وضع سهات «التصميم - Design» في قوانين الطبيعة، لكن التصميم الذي يصمم عهارة أو يخترع آلة، نحن نعنى التصميم المباشر المقصود وليس القوانين التي يستعملها المصمم في تنفيذ أفكاره.

إذًا، فمن أجل أن نجزم أن شيئًا ما قد تم تصميمه عن قصد لا بد أن نستبعد كلًّا من «الصدفة ـ Necessity».

YYE

# ثالثًا: التعقيد غير قابل للاختزال

### **Irreducible Complexity**

## السمار الأخير في نعش العشوائية

يدور فيلم «الجسد<sup>(۱)</sup> The Body» حول احتمال التوصل إلى جسد المسيح الطيلاً. والفكرة تضع صحة عقيدة المسيحيين في الميزان، إذ يؤمنون أن الله قد رفع المسيح إلى السماء بعد ثلاثة أيام من دفنه، ومن ثم فإن العثور على الجسد يعنى خطأ هذه العقيدة.

وبالمثل، يضع دارون نظريته في الميزان عندما يعلن تحديه في كتابه أصل الأنواع قائلًا: إذا تم العثور على أي عضو في أي كائن حي لا يمكن الوصول إلى بنيته عن طريق تعديلات بسيطة متتالية (طفرات) فإن نظريتي ستنهار، إذ يعجز التطور عن إحداث قفزات كبيرة، ولن يكون هناك مفر من الإقرار بأن قوى غيبية تعاونه.

إن تحدى دارون تحد ملتو، ظن أنه سيكون لصالحه. إنه يشبه تحدى القائلين بأن الحياة جاءت إلى الأرض من كوكب آخر محمولة على سفينة فضاء، وعلى من ينكر ذلك أن يثبت خطأ مفهومهم!.

لا شك أن هذا أسلوب خاطئ، فالعلم الحقيقي يقوم على تقديم الدليل على ما نقول، وليس على إثبات خطأ جميع الاحتمالات الأخرى. ومن ثَمَّ، ينبغى على الدراونة أن يقدموا الدليل على عشوائية التطور (٢).

ومع ذلك، قبل «مايكل بيهي ـ Michael Behe» (٣) التحدى، ووضع حججه في كتاب «صندوق دارون الأسود ـ Darwin's Black Box) الذي وصفته المجلة العلمية المحترمة

<sup>(</sup>١) الفيلم من إنتاج عام ٢٠٠١ للمخرج Jonas McCord، والقصة من تأليف Richard Sapir.

<sup>(</sup>٢) الصواب ما قام به لويس باستير عندما أراد إثبات أن الحياة لا تتولد ذاتيًّا. لم يقم باستير بدراسة كل أشكال الحياة ليشت خطأ هذا المفهوم، فهذا ليس أسلوب العلم. ما قام به باستير أنه درس نوعًا واحدًا من البكتريا وأثبت من خلاله خطأ فرضية التولد الذاتي، ثم عمم نتائجه على باقى أشكال الحياة.

لقد أدار باستير الدفة وجعل البينة على من ادعى، فعلى من يقول بالتولد الذاتى للحياة أن يقدم الدليل. والمدهش أن الماديين أصبحوا الآن يؤمنون بالتولد الذاتى للحياة عند نشأتها لأول مرة ثم يرفضونه بعد ذلك!!

<sup>(</sup>٣) أستاذ البيولوجيا الجزيئية فيLehigh University بالولايات المتحدة ومن أعمدة حركة التصميم الذكي.

<sup>(</sup>٤) يستخدم العلماء اصطلاح الصندوق الأسود للإشارة إلى الأنظمة التي نستخدمها ولا نعرف شيئًا عن طريقة عملها.=

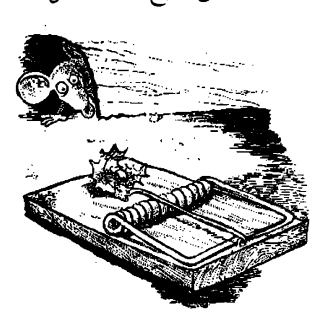
National Review بأنه أهم كتاب غير قصصى صدر في القرن العشرين (صدر الكتاب عام ١٩٩٦).

وتدور حجج بيهى ضد عشوائية التطور حول أن الدراونة لم يفسروا من خلال الصدفة والعشوائية نشأة الآليات الجزيئية شديدة التعقيد في الكائنات الحية، والتي نشأت فجأة دون أن تمر بالعديد من التعديلات البسيطة المتتالية شديدة البطء التي يعمل من خلالها التطور.

و لإثبات ذلك، طرح بيهى تحديًا بالغ الأهمية أمام التطور العشوائي، وهو مفهوم «الأنظمة ذات التعقيد غير قابل للاختزال ـ Irreducible Complexity». ويقصد بيهى بهذا المفهوم الأنظمة التي تتركب من عدة مكونات منفصلة البنية، ولكنها تتضافر وظيفيًّا من أجل تنفيذ مهمة أساسية معينة، وفي نفس الوقت إذا أُلغى أحد هذه المكونات يتوقف النظام عن العمل عمامًا.

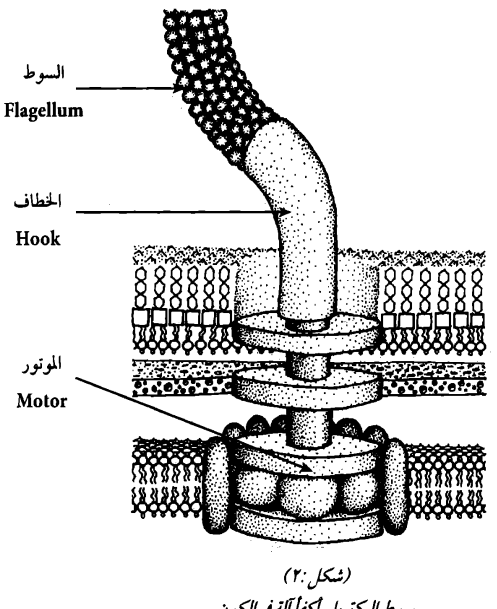
وقد وصف بيهى «مصيدة الفئران\_Mouse Trapper» كنموذج للأنظمة ذات التعقيد غير قابل للاختزال (شكل: ١). فالمصيدة تتكون من خمسة أجزاء أساسية (قاعدة خشبية خطاف الطُعم ـ سوستة ـ عمود معدنى - ماسِك للفأر)، وكلٌّ من هذه الأجزاء الخمسة مهم لوظيفة المصيدة، وإذا تم إزالة أحد هذه الأجزاء لن تنقص وظيفة المصيدة بمقدار ٢٠٪، بل ستتوقف تمامًا عن العمل. لذلك يجب عند صناعة المصيدة تركيب الأجزاء الخمسة جميعها في وقت واحد حتى تصبح صالحة للعمل.

(شكل: 1) مصيدة الفئران



<sup>=</sup> فالكمبيوتر مثلًا بالنسبة لمعظمنا صندوق أسود، فنحن نستعمله لكن لا نعرف كيف يعمل. كذلك كانت الخلية أيام دارون، تبدو تحت الميكروسكوب كقطرة من مادة جيلاتينية ولم يكن يدرك شيئًا عن تعقيدها المذهل.

ومثال بيهي الأشهر والمحبب من عالم البيولوجيا هو «سوط البكتريا \_ Bacterial l'lagellum» الذي يدفع بحركته البكتريا إلى الأمام مثل موتور القارب. ويتحرك السوط بمعدل ١٠ آلاف دورة في الدقيقة، وقادر على عكس اتجاه حركته خلال ربع دائرة. ويبلغ حجم الموتور المحرك للسوط ..... / ' بوصة، ولم يستطع الإنسان صناعة موتور بحجمه و كفاءته، بل إن أقوى موتورات سيارة الهونيدا (Honda S۲۰۰۰) تبلغ سرعة دورانيه ۹۰۰۰ دورة في الدقيقة فقط! (شكل: ٢). لقد وصف أستاذ البيولوجيا بجامعة هارفارد «هاورد بيرج ـ Howard Berg» سبوط البكتريا بأنه أكفأ آلة في الكون Berg» والبكتريا بأنه أكفأ آلة في الكون



سوط البكتريا \_أكفأ آلة في الكون

ويتكون السوط من ثلاثة أجزاء رئيسية (السوط -الخطاف- الموتور) يشكلها وينظم عملها مائتا جزىء بروتيني تعمل في تناغم وتكامل كمكونات الساعة (وكمصيدة الفئران)، وإذا فُصل أحد هذه الأجزاء توقف النظام كله عن العمل، لذلك لا بد أن ينشأ النظام متكاملًا من البداية إذا أريد له أن يعمل وأن يُورَّث. ومن ثم، لا يمكن قبول فكرة أن يتم ذلك من خلال خطوات عديدة متتالية شديدة البطء كما يرى التطور العشوائي، ولن يقوم بذلك إلا المصمم الذكي. وقد قام الرياضيون بحساب احتمالية أن ينشأ سوط البكتريا بالصدفة فوجدوها الناس العلم العلم الناس العلم العلم الناس العلم العلم الناس العلم الناس العلم الناس العلم الناس العلم العلم الناس العلم الناس العلم الناس العلم العلم الناس العلم الع

والمثال الثاني الشهير من عالم البيولوجيا للتعقيد غير قابل للاختزال هو «آلية تخثر الدم-Blood Clotting Mechanism»، التي تنقذ حياة الكثيرين من الموت.

إنها تتكون من تتابع - Cascade من عشر خطوات، تستخدم عشرين مركبًا بيولوجيًّا شديدة التعقيد (١). وهذا النظام أيضًا إما أن يبزغ دفعة واحدة ليكون صالحًا للعمل أو لا يعمل على الإطلاق.

ألا ترى في هذين النظامين (سوط البكتريا وآلية تخثر الدم) سمات التعقيد الذي لا يمكن اختزاله الذي طرحه مايكل بيهي، وكذلك سمات التعقيد المتفرد الذي طرحه وليم ديمبسكي، واللذان يدلان بلا شك على التصميم والذكاء؟

## دفاع الدراونة...

حاول الدراونة التملص من مفهوم «التعقيد غير قابل للاختزال» بوصف آليات تسمح بنشأة الأنظمة المعقدة تدريجيًا عن طريق الانتخاب الطبيعي. وقد طرحوا لذلك ثلاث آليات:

## الألية الأولى: الطريقة المباشرة

ف هذه الآلية، يقوم الانتخاب الطبيعى بتحسين نظام أبسط يعمل بالفعل. أى أن سوط البكتريا كان موجودًا بصورة أبسط ويؤدى وظيفته، ثم يأتى الانتخاب الطبيعى ليُحسِّن من مكونات هذا النظام حتى يصل إلى درجة التعقيد التى نراها، مع بقاء الوظيفة كما هى (وهى دفع البكتريا في الماء).

هناك مشكلتان تعجز هذه الآلية عن تفسيرهما:

<sup>(</sup>١) كذلك فإنه نظام متكامل، ذو خطة ترتبط بالزمان والمكان، وليس مجرد تخثر للدم. فإذا تخثر الدم في مكان غير ملائم (كالمخ والقلب) ربها يموت الإنسان، وإذا لم يتخثر عند الحاجة ربها يموت الإنسان، وإذا تخثر الدم ولم تتوقف عملية التخثر في الوقت المناسب ربها يموت الإنسان!!

- كيف ظهر النظام الأبسط إلى الوجود؟
- ما الحاجة لإجراء تعقيدات في نظام أبسط يقوم بنفس الوظيفة؟!

#### الآلية الثانية: الأسلاف المتحورة

يرى بعض الدراونة أن الانتخاب الطبيعى اختار آلية أبسط تُستخدَم في وظيفة أخرى وأجرى عليها تعديلات وتعقيدات لتنتج سوط البكتريا. وقد اختاروا لذلك المضخة التي تستخدمها بكتريا الطاعون في ضخ بعض السموم في خلايا الضحية.

وإذا كانت هذه المضخة تتكون من عشرة أنواع من البروتينات موجود مثلها في سوط البكتريا، فعلى الدراونة أن يقدموا تصورًا لكيفية إضافة عشرات الأنواع الأخرى من البروتينات التي يحتوى عليها السوط، ذلك بالإضافة إلى وضع آليات ومراحل تغير الوظيفة حتى تتحول المضخة إلى سوط.

ويرى بيهى أن العكس هو الأرجع، أن نقول إن بعض أجزاء سوط البكتريا (الأعقد) قد أُستخدمت لإنتاج المضخة (الأبسط)، إنه «انحدار ـ Devolution» وليس «تطورًا ـ Evolution».

## الألية الثالثة: التجميع

في هذه الآلية يتم تجميع أجزاء كانت موجودة فعلًا وتخدم وظائف أخرى من أجل القيام بوظيفة جديدة، تمامًا كما نأخذ أجزاء من سيارة وقارب ودراجة لنصنع منها طائرة.

وإذا كانت هذه الآلية ممكنة عقليًّا فإنها مستحيلة عمليًّا، ولو حصلنا على الطائرة فلن يعود الفضل إلى الصدفة، ولكن إلى ذكاء المهندس المصمم أولًا، ثم إلى ذكاء صانع القطع الأولية ثانيًا! ونفس الشيء ينطبق على السوط البكترى ذي الأجزاء شديدة التعقيد مذهلة التناغم.

وتُقيِّم «لين مارجوليس ـ Lynn Margulis» (عالمة البيولوجيا التطورية الشهيرة والمهتمة بنشأة الحياة) هذه الآليات الثلاث وتقول: «إن الدراونة لم يقدموا تصورًا مقبولًا لنشأة سوط البكتريا. إنهم لم يجدوا مفرَّا من استخدام ألفاظ مثل «وفجأة ظهر»، و «وُلد»، و «طفا»، و «قفز»، و «بزغ»..، كيف؟ لا تفسير.

### فوز بالضربة القاضية...

لا شك أن مفهوم التعقيد الذي لا يمكن اختزاله (IC) قد أصاب الداروينية في مقتل. فهو برهان مزدوج، سلبي إيجابي، في وقت واحد.

بدأ بيهى بعرض تحدى دارون بأن وجود أى نظام معقد لا يمكن تفسير نشأته فى خطوات متتابعة شديدة البطء يعنى أن نظريته فى التطور العشوائى خاطئة. ثم أمسك بيهى بالخيط ليثبت أن جميع أنظمة IC لا يمكن تفسيرها بالتطور الداروينى. ولم يقف بيهى عند ذلك الحد، بل تقدم خطوة إيجابية، فطرح تصورًا لبزوغ هذه الأنظمة، وهو تصور يتمثل فى كلمة واحدة وهى «التصميم»، إنه طرح علمى يمكن أن يخضع للتمحيص العلمى.

ويدعم بيهى طرحه العلمى هذا بأبحاث غزيرة حول محدودية قدرات التطور العشوائي، ويدعم بيهى طرحه العلمى هذا بأبحاث غزيرة حول محدودية قدرات التطور العشوائي، نتائج أبحاثه على ويعرض في كتابه الأخير «إمكانيات التطور ـ The Edge of Evolution»، نتائج أبحاثه على بكتريا E-Coli التى تعيش في قولون الإنسان وتتحور أحيانًا لتسبب له أضرارًا بالغة (١٠).

لقد توصل بيهى وغيره من الباحثين إلى أن التغيرات التى تحدث فى هذه البكتريا تكون مدمرة لها Devoluting وليست تطورية، إذ أثبتوا أن المقاومة التى تكتسبها البكتريا ضد المضادات الحيوية تتم من خلال التضحية بأجزاء من جينوم البكتريا (هدم) وليس من خلال عمليات بنائية.

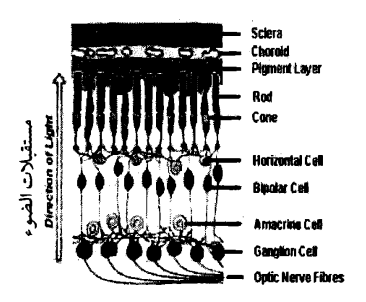
## تصميم قاصر أم تصميم ذكى...

استعرضنا في الجزء السابق من الفصل المفاهيم الأساسية الثلاثة التي إذا توافرت في أى منظومة أو بنية كان ذلك دليلًا على وجود التصميم فيها، ولا شك أن التصميم يقف وراءه الذكاء والقصد.

وحتى يكتمل استشهادنا على وجود التصميم الذكى ينبغى أن ندفع حجة يستشهد بها الدراونة على عشوائية التطور، وهو ما يسمونه بدليل «التصميم القاصر \_ Imperfect Design» ويعنون به أن هناك تصميمات لبعض الأعضاء في الكائنات الحية كان يمكن أن تكون أفضل مما هي عليه (تصميم قاصر)، وأن الإله إذا كان هو المصمم لخرج التصميم في غاية الكمال.

<sup>(</sup>١) إن هذه البكتريا تُكَوِّن سبعة أجيال في اليوم الواحد، ويمكن في أنبوبة اختبار واحدة متابعة أكثر من ٣٠ ألف جيل، وهي فترة تعادل مليون سنة من عمر الإنسان!

ويقدم الدراونة كمثال للتصميم القاصر «شبكية العين في الإنسان (١٠)». (شكل: ٣).



(شكل ۳۰) شبكية العين مستقبلات الضوء أعمق طبقات الشبكية العشر

تقع مستقبلات الضوء في الشبكية قرب سطحها الخلفي، ويعتبر الدراونة ذلك قصورًا في التصميم، إذ أن طبقات الشبكية التي أمامها تشتت الضوء قبل أن يقع على هذه الطبقة الحساسة كها نتج عن هذا الوضع أن هناك بقعة على الشبكية غير حساسة للضوء على الإطلاق، سُميت بـ «البقعة العمياء». ويرى الدراونة أن الأفضل أن تكون مستقبلات الضوء في الشبكية على السطح الأمامي، حتى تكون في مواجهة الضوء وحتى نتحاشى وجود البقعة العمياء.

ويجيب أنصار التصميم الذكى بأن هذا هو الوضع الأمثل للشبكية. فالوضع الحالى لمستقبلات الضوء يجعلها في ملاصقة الأوعية الدموية في الطبقة التالية، مما يسمح لها بتغذية دموية كافية، خاصة أن خلايا المستقبلات تُعتبر أكثر خلايا الجسم احتياجًا للأوكسجين. أما وجود البقعة العمياء فقد تم تعويضه بمجال إبصار شبكية العين الأخرى.

ولتعزيز نفس المفهوم نضرب مثالًا من الطبيعة؛ ربها من الأفضل للأرنب أن يكون أسرع عَدْوًا حتى يستطيع الهرب من الثعالب التي قد تطارده، لكن ألا يؤدى ذلك إلى هلاك الثعالب من الجوع؟ إن الوضع الحالى هو الأمثل للسلسلة الغذائية وللتوازن البيئي ككل.

<sup>(</sup>١) شبكية العين Retina التي في سمك ورقة السجائر وتتكون على رقتها من عشر طبقات من الخلايا العصبية، يواجه سطحها الخلفي الطبقة التالية من العين، وهي طبقة معتمة غنية بالأوعية الدموية، تعرف بـ «مشيمة العين ـ Choroid».

وعندما صمم المهندسون جهاز «اللاب توب Lap Top» مثلًا، قاموا بمراعاة عدة عناصر، مثل الحجم والوزن والسعر والصيانة... ولم يعتبروا أن الشاشة الأكبر هي الأفضل إذا جاء ذلك على حساب الحجم والسعر، ولم يتنسكوا بالتقنية العالية جدًّا إذا أدى ذلك إلى تَعذُّر الصيانة، وهكذا..

إن التصميم الأمثل ليس بوضع كل عنصر في النظام على أفضل ما يكون لنفسه، ولكن بأن يكون النفسه، ولكن بأن يكون العنصر على أفضل وضع يخدم النظام. من أجل ذلك قد يبدو تصميم أحد العناصر أقل كمالًا لنفسه، لكنه يخدم المنظومة بشكل أفضل. إذًا التصميم الذكى هو النظام المتكامل، وليس الأكمل في كل التفاصيل. هكذا تنهار حجة التصميم القاصر.

## مفهوم التصميم الذكي

بعد أن عرضنا أدلة التصميم فى أى بنية ونفينا حجة التصميم القاصر، نعود إلى مفهوم التصميم الذكرى ونقول إنه يهتم بدراسة الظواهر التي تعجز الطبيعة العمياء عن إيجادها بالعشوائية والصدفة، وأهم هذه الظواهر هي:

- ١ خلق الكون من عدم.
- ٢ وضع قوانين الطبيعة التي تُسَيِّر الكون.
  - ٣- نشأة الحياة من المادة غير الحية.
- ٤- إحداث التنوع الهائل في الكائنات الحية.
- ٥- ظهور ما يميز الإنسان من عقل وملكات تفوق (نوعًا وكيًّا) ما يميز غيره من الكائنات.

ويتبنى مفهوم التصميم الذكي مدرستان:

- أ التصميم الذكى والخلق الخاص.
- ب التصميم الذكى والتطور الموجه.

747

## (أ) التصميم الذكي والخلق الخاص

ذكرنا أن هذه المدرسة تركز عند تعريفها بنفسها على مفهوم «التصميم الذكى» دون التطرق إلى «آليات الخلق» أو إلى «المصمم الذكى الخالق»، وإن كانت تؤمن في داخلها بالخلق الخاص لكل كائن على حدة.

وتتسمك هذه المدرسة بأنها تطرح «نظرية علمية» تتبنى قضية علمية محددة: هل وراء هذا الوجود والحياة وتنوع الكائنات والعقل الإنسانى «تصميم ـ Design» أم أن «الصدفة» قادرة على إيجاد هذه الموجودات تلقائيًا؟ ويطالب أنصار هذه المدرسة بأن تُطرَح قضيتهم الأساسية (تصميم أم لا تصميم) للتمحيص العلمى، وهم بهذا التناول يحاولون المحافظة على مدرستهم في إطار العلم الذي يجعل من أساسياته رفض أي تأويل غيبي أو ديني لأي قضية من القضايا.

هذا وتأخذ الأوساط العلمية على أنصار «التصميم الذكى والخلق الخاص» نفس المؤاخذات التى تؤخذ على الخلقويين، وأهمها عدم القدرة على الرد على الأدلة الدامغة على حدوث التطور، وأنهم لم يُقدموا تصورًا صحيحًا للآليات التى يستخدمها الإله لتحقيق التعقيدات اللامتناهية في مخلوقاته. وإن كنت أرى أن العجز عن تقديم الآلية لا يلغى النظرية، فها هم خصومهم الدراونة يعلنون عجزهم عن تقديم تفسير لنشأة الحياة، ولا يرون أن ذلك يعيق نظريتهم!

ومن وراء الستار، يتمسك أنصار هذا المفهوم بأن الموجودات تبلغ من التعقيد درجة تنطلب أن يظل المصمم الذكى متدخلًا بشكل مباشر (ليس من خلال القوانين الطبيعية) في نشأتها خطوة خطوة حتى تكتمل. كما يرون أن القول بالتطور يدعم المفاهيم الإلحادية، ويطالبون المؤمنين بالوقوف في وجهه. بذلك يُعتبر هؤلاء قريبين جدًّا من الخلقويين الأصوليين (١).

## (ب) التصميم الذكي والتطور الموجه

يرى القائلون بالتطور الموجه أو بالتطوير الإلهى أن الله عَظَلَ قد استخدم آلية التطور في خلق الكائنات الحية، ومن ثم فهم يؤمنون بفكرة الأصل المشترك.

<sup>(</sup>١) ليس هذا مستغربًا، فمؤسس Discovery Institute (المروج الأول لمفاهيم التصميم الذكى في الغرب) وهو فيليب جونسون كان محاميًا يهدف إلى الدفاع عن الإله أمام المفاهيم المادية، ولم يكن رجل علم تحركه الرغبة في فهم الحياة ومصدرها. لذلك فإن هذه المؤسسة تضع هذا الهدف الديني نصب عينيها باستمرار.

بعد هذه القاعدة المشتركة، ينقسم هؤلاء إلى فريقين. فريق يرى أن الخالق قد وضع قوانين الطبيعة بشكل متكامل يجعلها قادرة وحدها على توجيه عملية التطور، ومن هؤلاء فرانسز كولنز رئيس مشروع الجينوم البشرى.

بينها يرى الفريق الآخر أن الخالق الله يتدخل من حين لآخر لإحداث التغييرات الجينية اللازمة لإخراج كائنات جديدة، ويمكن وصف هذه التغييرات بأنها طفرات موجهة، ومن هذه المدرسة مايكل بيهي (١)، صاحب مفهوم التعقيد الذي لا يمكن اختزاله. وعند كلا الفريقين ليس هناك حتمية مادية مطلقة، بل إن إرادة الله الله قال وقدرته وراء عملية الخلق.

هذا وقد سبجل عالم البيولوجيا الجزيئية «فرانسز كولنز ـ Francis Colins»، نتائج عمله كرئيس لمشروع الجينوم البشرى في كتابه الفذ «لغة الإله ـ The Language of God» الذي أصدره عام ٢٠٠٦، وقد اخترت أن أعرض آراء هذه المدرسة من خلال مقتطفات من هذا الكتاب.

## يقول فرانسز كولنز:

«أتاح لى عملى فى مشروع الجينوم البشرى الفرصة لمقارنة الشفرة الوراثية لمختلف الكائنات، ابتداءً من الإنسان وحتى أدنى الكائنات الحية. وقد أطلعنى ذلك على كنز من الأدلة التفصيلية التى تشير إلى انحدار الكائنات المختلفة عن «أسلاف مشتركة ـ Common ancestors».

«لقد تملكنى الخشوع عندما اطَّلعت على التصميم المبهر للخالق العظيم الذي وضع بحكمته القوانين الطبيعية وضوابطها، بحيث تسمح بنشأة المجرات والنجوم والكواكب وعناصر المادة، بل والحياة نفسها، بل والإنسان».

«لقد وجدتنى منبهرًا ومدفوعًا إلى تصور لا أرى عنه بديلًا في هذه الأيام التي يكشف فيها العلم في كل لحظة الغموض عن معضلة من المعضلات، إن هذا التصور هو مفهوم «التطور اللهي ــ Theistic Evolution».

«وليس هذا المفهوم من ابتداعي، فهو فهم العديد من المتدينين المخلصين الذين تبنوا مفهوم التطور (٢). كذلك فهو عقيدة العديد من الهندوس والمسلمين واليهود والمسيحيين، بل وبعض بابوات الفاتيكان المعاصرين!!».

<sup>(</sup>۱) جاء ذلك في كتابه The Edge of Evolution.

<sup>(</sup>٢) من هؤلاء عالم النبات الشهير Asa Gray، وبعده بخمسين عامًا عالم الحفريات الشهير Charles D. Walcott. وبعده بخمسين عامًا أكبر عالمين تطوريين في العصر الحديث G.G. Simpson، و D. Theodosius.

- ويبين كولنز أن منظور التطور الإلهي يقوم على المفاهيم التالية:
- ١- خرج الكون إلى الوجود من العدم المطلق منذ حوالي ١٣,٧ بليون سنة.
- ٢- بالرغم من الاحتمالات اللامتناهية لعدم التوافق، فإن بنية الكون وقوانينه متوائمة تمامًا مع
   متطلبات نشأة الحياة وتطور الكائنات.
- ٣- لا تزال آليات نشأة الحياة مجهولة تمامًا بالنسبة لنا، لكن ما إن ظهرت الحياة حتى استطاعت
   آليات التطور والانتخاب الطبيعي تحقيق التنوع الهائل الذي نشهده في الكائنات الحية.
- ٤- ما أن يبدأ التطور الذي تحكمه القوانين الطبيعية (التي هي من خلق الله وإمداده المستمر)
   حتى يتسلسل دون الاحتياج إلى تدخلات إلهية سافرة خارقة للقوانين.
- ٥- الإنسان (كجسد) جزء من العملية التطورية، ويشترك مع الرئيسيات (١) في سلف مشترك.
- ٦- فى نفس الوقت، يتفرد الإنسان بالجانب العقلى الذى يشمل الوظائف العقلية العليا، ويتميز بالجانب الروحى الذى يتمثل فى المنظومة الأخلاقية والفطرة الباحثة عن الإله، ولا يخضع هذان الجانبان للعملية التطورية.

ويؤكد كولنز أن الإنسان إذا قَبِلَ هذه المفاهيم الستة، فسيخرج باستنتاج منطقى بديهي متهاسك، نلخصه في الآتي:

«لقد خلق الإله (الذي لا يجده المكان ولا الزمان) الكون، ووضع فيه القوانين الطبيعية التي تحكمه، إعدادًا له لنشأة الحياة.

وقد اختار الإله آلية النطور ليخلق التعدد الهائل في الكائنات الحية، ابتداءً من الكائنات الدقيقة حتى النباتات ثم الحيوانات بجميع أنواعها.

قد استخدم الله رضى الآلية في تشكيل جسد الإنسان، هذا الكائن الذكى الذي يمتلك الملكة العقلية، والفطرة الدينية والأخلاقية».

و لا شك أن التطور الموجه يتمشى تمامًا مع قوانين الطبيعة، ومع النصوص الأصلية للكتب السهاوية، دع عنك التأويلات والتفسيرات التراثية.

<sup>(</sup>١) الرئيسيات عمثل رتبة من طائفة الثدييات تشمل الإنسان والقردة والقردة العليا.

وجدير بالذكر أن المفكر الكبير د. مصطفى محمود قد طرح هذا المفهوم فى كتاباته وفى برنامجه التليفزيونى الشهير «العلم والإيمان» منذ أكثر من عشرين عامًا. ولخص ذلك فى أحد تعليقاته، بأن إضافة حرف واحد إلى كلمة «تطور» يجعلها «تطوير»، وبذلك تنحل المشكلة (من ناحية التوضيح والصياغة على الأقل).

## آلية التطور الموجه

يأتي الآن دور سؤال شديد الأهمية، ما هي الآلية التي استخدمها المصمم الذكي في توجيه التطور؟

لا شك أن العلماء المهتمين بمفهوم «التطور الموجه» لم يتوصلوا بعد إلى الإجابة عن هذا السؤال. ويرجع ذلك (في تصوري) إلى أسباب أهمها: أن الأمر شديد التعقيد، وأنه يتداخل مع المفاهيم الغيبية. كما أن هؤلاء العلماء ما زالوا في مرحلة طرح «مفهوم التطور الموجه» على الأوساط العلمية وإقناعها به، وكذلك الردعلى المعارضة الشرسة للنقيضين (الخلقويين والدراونة)! الذين يدركون توابع الإقرار بهذا المفهوم.

ويدور التصور المبدئي لهذه الآلية حول أحد احتمالين:

الاحتمال الأول: حدوث تغيرات (طفرات) في جينوم الخلية الحية نتيجة لتعرضها لعوامل فيزيائية وكيميائية، كالإشعاع ونقص أو زيادة الأوكسجين أو الحرارة المرتفعة أو المواد الكيميائية وغيرها.

وينبغى أن تحدث هذه التغيرات بإحكام شديد، ومن ثم بتوجيه من قِبَل مصمم ذكى، حتى تُنتج هذا التنوع الهائل في الكائنات الحية، وتنتج كذلك هذا التوافق الذي ذكرناه بين جنسى النوع الواحد وبين كائنين وثلاثة كائنات من أنواع مختلفة.

الاحتمال الثانى: أن المصمم الذكى وضع الجينات المطلوبة لنشأة الكائنات المختلفة بشكل خامل في الخلية الحية الأولى التي تطورت عنها باقى الكائنات. ثم يقوم المصمم الذكى من خلال العوامل الطبيعية بتنشيط بعض هذه الجينات في الوقت المناسب.

ويطرح الدكتور حسين أحمد أمين أستاذ جراحة المسالك البولية في مصر، نظرية جديرة بالتأمل، تتبنى هذا الاحتمال ويُطلق عليها اسم «نظرية تثبيط وتحفيز الجينات»

Gene Suppression - Activation Theory = G - SAT

747

- ونشرها في كتاب: Genes and Human Nature عام ۲۰۰۷.
  - وتقوم هذه النظرية على النقاط التالية:
- أ- تماثل الخلية الأم التي تطورت عنها الكائنات خلية الزيجوت ـ Zygot (تتكون من إخصاب البويضة بالحيوان المنوى)، التي تحمل كل الجينات المسئولة عن نشأة جميع أنسجة وأجهزة الكائن الحي على اختلافها وتباينها.
- ب- ظاهرة تنشيط وتثبيط الجينات الخاملة موجودة بشكل واضح فى العديد من الكائنات الحية، وينتج عنها تغير كبير في هيئة الكائن دون تغيير في بنية الشفرة الوراثية (١).
- جــ تحمل خلايا الكائنات الأكثر تطورًا جينات خاملة من الكائنات السابقة لها في السلم التطوري<sup>(٢)</sup>.
- د- يحتوى جينوم خلايا جميع الكائنات الحية على كمية كبيرة من الدنا ـ DNA الذى لا يدخل فى بنية جينات الخلية، ويمثل أكثر من ٩٨٪ من مجموع الدنا!. وكان البيولوجيون يعتقدون أن هذا الدنا لا وظيفة له، فأطلقوا عليه اسم «الدنا المُهمل أو سقط الدنا ـ Junk-DNA»، ثم ثبت حديثًا جدًّا أن هذا الدنا له دور شديد الأهمية في تنشيط وتثبيط الجينات، وسُمى هذا العلم بعلم «ما بعد الجينات ـ Epigentics».
- هـ تبت أن الدنا المهمل للكائنات وحيدة الخلية، التي هي أصل الحياة، يحتوى على تتابعات

(١) من أمثلة ذلك:

ا الانتقال من طور إلى طور أثناء نشأة الكائنات. ففي دودة القز، تكون الحشرة في طور البرقة على هيئة دودة، ثم تتحول إلى طور آخر يختلف عنها كلية في الشكل، وهو الفراشة.

كُذُلكُ نجد في البرمائيات أحد الأطوار (مثل أبو ذنيبة في الضفادع) يتنفس بالخياشيم كالأسماك، ثم يتحول إلى الضفدعة الكاملة التي تتنفس بالرئتين مثل باقى الحيوانات البرية.

٢٠ تغيرات تفرضها الظروف المحيطة. مثال ذلك ما يحدث فى أسهاك «الجوبى اليابانية ـ Japanese Gobby». ففى هذه الأسهاك يوجد فى السرب أنثى واحدة، وإذا أُخذت بعيدًا تحول أحد الذكور إلى أنثى، وإذا أُعيدت إلى السرب عادت الأنثى الجديدة إلى ذكوريتها!

(٢) مثال ذلك خلايا جنين الإنسان التي تحمل الجينات المسئولة عن نشأة الخياشيم في الأسهاك، وكذلك نشأة الذيل في باقى الثدييات. وتنشط هذه الجينات في مرحلة من مراحل النمو الجنيني، فيظهر لجنين الإنسان خياشيم وذيل يختفيان قبل الولادة دون أن يهارسا أية وظيفة. ويتم ذلك من خلال تنشيط ثم تثبيط هذه الجينات.

(٣) أشارت مجلة «العلوم الأمريكية \_Scientific American إلى هذا الدور في عدد أكتوبر ٢٠٠٤ ص ٣٧ بقولها: لقد ثبت أن الدنا المهمل يحمل أسرار بنية الإنسان شديدة التعقيد، كما ثبت أنه يوجه النشأة المعقدة للكائنات الحية بصفة عامة.

خاملة من القواعد النيتروجينية (النكلوتيدات) تشبه الكثير من جينات الكائنات الأرقى.

و-يؤكد هذه النظرية وقوع «الانفجار الأحيائي الكبير ـ Biological Big Bang»، الذي حدث في العصر الكمبيري منذ حوالي ٥٤٠ مليون سنة، وفيه ظهرت معظم الكائنات الحية الموجودة على سطح الأرض الآن خلال ٥-١٠ ملايين سنة. إن ظهور هذه الكائنات على شدة تنوع شفراتها الوراثية في فترة وجيزة جدًّا، تقارب لمح البصر بمنظور التاريخ التطوري المغرق في القدم، يتطلب وجود جينات هذه الكائنات بشكل خامل جاهز للتنشيط.

بناء على هذه الشواهد، تطرح نظرية تثبيط وتنشيط الجينات هذا التصور لتطوير الكائنات الحية:

لقد كان كل شيء جاهزًا ومُعَدًّا في انتظار الإشارة Switch on التي حانت عندما وصلت نسبة غاز الأوكسجين في الهواء الجوي إلى ٢١٪(١). عندها نشطت جينات وخملت جينات، ومارست الشفرات الوراثية (التي كانت مُعَدَّة سلفًا) لمختلف الكائنات الحية دورها، فخرج إلى الوجود هذا التنوع الهائل من أشكال الحياة، بذلك تفسر النظرية التطور من نوع إلى نوع من نوع المنافعة في كل نوع المنافعة في كل نوع على حدة، وهو ما يعرف بـ«التطور الدقيق ـ Micro-Evolution».

معنى ذلك أن تتابع الجينات، وتحديد استجابتها للعوامل الفيزيائية والكيميائية المحيطة، وتحديد حدوث عمليات التنشيط والتثبيط، كل ذلك وغيره، قد تم تحديده مسبقًا في الشفرة الوراثية للخلية الأولى منذ بداية الحياة Pre-Determined-Genetically-Encoded Line.

<sup>(</sup>۱) جاء فى الموسوعة البريطانية (طبعة ۲۰۰۲، الجزء ۱۶ ص ۱۱۵٦) وكذلك فى مجلة «العلوم الأمريكية ـ Scientific American» مارس ۲۰۰۱، ص ۷۹ أن عددًا من العوامل مارس دوره فى تنشيط الجينات فى العصر الكمبرى:

ا ظهرت البكتريا الخضراء المزرقة Cyanobateria منذ أكثر من ثلاثة بلايين عام، ثم ظهرت النباتات منذ ٢٠٠٠ مليون سنة ثم البكتريا (السلف المشترك للحيوانات) منذ ١٥٠٠ مليون سنة. وأدى التمثيل الضوئى للنباتات إلى رفع نسبة الأوكسجين تدريجيًّا حتى وصل إلى ٢١٪ مع بداية العصر الكمبيرى.

٢ التوازن بين نسبة أيونات البوتاسيوم والصوديوم في الطبيعة.

٣- عند تَبَرُّد كوكب الأرض كانت نسبة البوتاسيوم المشع K40 مرتفعة، ثم انخفض النشاط الإشعاعي للبوتاسيوم تدريجيًا حتى وصل إلى مستوى سمح بتنشيط العديد من جينات الكائنات الأولية الكامنة، مما أدى إلى ظهور التعدد الهائل في الكائنات.

وترى النظرية أن ذلك قد تم بناءً على خطة محكمة مسبقة حددت طبيعة المادة / الطاقة والقوانين الفيزيائية التي تحكمها Pre- Determined Master Plan.

إن ذلك يحتم أن تبدأ خطة خلق الحياة عملها منذ أن بدأت نشأة الكون!، منذ حوالي ١٣,٧ بليون سنة، وكيف يكون ذلك في غياب المصمم الذكي الإله الحكيم الخالق القادر.

## الرافضون للتطور الموجه

بالرغم من قوة حجيته، فقد ظُلِم مفهوم التطور الموجه في الغرب ظلمًا شديدًا(١). فبالإضافة لمعارضة الدراونة، فإن العلماء المؤمنين يستحيون من الحديث عنه أمام أقرانهم حتى لا يوصموا بالهرطقة! كما أن قليلًا منهم على إلمام كاف بالبيولوجيا يُمَكِّنهم من الوقوف في وجه المعارضين.

و لا شك أن الاعتراض الأكبر على التطور الموجه يأتي من قِبَل المتدينين في الغرب والشرق على السواء. فهم يرفضون فكرة أن الله يستخدم في الخلق آلية التطور التي يعتقدون أنه لا يمكن تحريرها من العشوائية.

ويرى هؤلاء المعارضون أننا إذا رجعنا بالزمن بضعة مئات الملايين من السنين، ثم سمحنا للتطور بأن يحدث مرة أخرى، فقد نخرج بنتيجة مغايرة تمامًا لما نحن عليه الآن. فعلى سبيل المثال، هذا النيزك الهائل الذى اصطدم بالأرض منذ ٦٥ مليون سنة وأدى إلى انقراض الديناصورات، ماذا لو لم يقع هذا الحدث العشوائي، ربما أثر ذلك على ظهور الإنسان، وربما أصبحت المحصلة أن يستقر المنح الإنساني المتميز بهذا الذكاء الهائل في أحد هذه الزواحف!

إذًا، كيف يتمشى ترك الأمور للعشوائية (كما يتصور الخلقويون) مع الإيمان بطلاقة المشيئة الإلهية التي اقتضت إخراج الإنسان في توقيت محدد، على أحسن تقويم؟

<sup>(</sup>١) نظرًا لما يحمله اصطلاح التطور الموجه من قلق وضيق للمتدينين، فقد أطلق فرانسز كولنز اصطلاح "بيولوجوس ـ Bios» على هذا المفهوم. وتعنى Bios الحياة وتعنى logos كلمة. إذًا بيولوجوس تعنى الإيهان بأن الإله هو مصدر الحياة، وأن الحياة انعكاس لإرادة الإله.

ويذكر كولنز أن البابا جون بول الثانى أعلن عام ١٩٩٦، أن التطور لا يتعارض مع الكتاب المقدس إذا آمنا بأن الله هو الذى ينفخ الروح. ويذكر كذلك رأى سلفة البابا Pias XII (١٩٥٨ ـ ١٩٥٨)، بأنه إذا كان الجسد المادى للإنسان قد نشأ تطورًا عن كائنات أدنى منه، فالروح هى نفخة مباشرة من الإله.

## الخروج من التضاد

إن لذلك التضاد الظاهري تفسيرًا يخرجنا من كل هذا الاختلاف، ويضع الأمر في منظومة متناسقة، إنه اختلاف النظرة إلى الزمن بين الحق على وبيننا.

ف الله الموجود خارج المكان وخارج الزمان لا يخضع لمفهوم الماضى والحاضر والمستقبل، لذلك فعملية الخلق بالنسبة له هى عملية كلية آنية، فالله يخلق كل شىء دفعة واحدة (إذا صح التعبير) ويحدد توقيت ظهوره إلى الوجود، سواء خُلْق المجرات والنجوم والكواكب، أو ظهور الحياة والتطور ونشأة الإنسان، أو إنجازات الكيمياء والفيزياء والجيولوجيا والبيولوجيا.

ومن ثم، فإن كل طفرة تبدو لنا عشوائية، هي في الحقيقة محسوبة في مكانها وزمانها في علم الله الأزلى القديم. إذًا فقدرة الله رجم وراء خلق كل شيء، بينها يبدو الأمر لنا أنه قد حدث بخطوات عشوائية. ومن ثم فالخلق عند الله رجم في واحد آني مباشر، وإن بدا لنا باعتباره خلقًا تطوريًّا. إذا أدركنا ذلك زال الحرج بين القائلين بالتطور الموجه وبين الخلقويين.

#### القارئ الكريم...

إذا كنا قد بَيَّنا أن مفهوم التطور الموجه الذى تُحدثه قوانين الطبيعة المحكمة لا يتعارض مع الخطة الإلهية لخلق الكون والحياة والإنسان، فلا شك أن سؤالًا حيويًّا مُلِحًّا يطرح نفسه هنا؛ ماذا عن مفاهيم الكتب المقدسة، وخاصة آيات الخلق في القرآن الكريم وسفر التكوين في التوراة؟

لخطورة هذا السؤال ومحوريته أفردنا للإجابة عنه الفصلين الثاني عشر والثالث عشر. والآن نستكمل رحلتنا مع التصميم الذكي والتطور الموجه.



# الفصل الثامن

# التصميم الذكى بين العلم والدين

الخريطة المعرفية:

أولًا: الانضباط والمنطقية في الوجود

ثانيًا: سمات العلم

ثالثًا: العلم والجمال

- هل التصميم الذكي علم؟

« (إله سد الثغرات) أم «علم سد الثغرات»

يَدَّعون أن التصميم الذكى مُعَوِّق العلم

الداروينية بين الحقيقة والإجماع العلمي

- التصميم الذكى علم ودين

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة ﴿... إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأَ... ﴿ [فاطر: ٢٨]

«قليل من العلم يبعدك عن الله رهال الله عنه الله عنه»

لويس باستير رائد علم الميكروبيولوجي

#### الخريطة المعرفية

لاشك أن لكل إنسان نظرته الخاصة إلى العالم، وتمثل هذه النظرة «الخريطة المعرفية» التى توجهنا في الحياة، تمامًا كالخريطة التي نهتدي بها في تنقلاتنا وأسفارنا. وقد يعى الإنسان هذه الخريطة أو لا يعيها، ولكن لا شك أن كل قراراته المهمة تهتدى بها. وتتشكل الخريطة المعرفية الوجودية لكل منا من الإجابة عن ثلاثة أسئلة (١):

المصدر Origin: من أين جئنا؟

العقدة Predicament: ما هو مصدر الألم والمعاناة والشرور في العالم؟

الحل Resolution: كيف نسلك لنتخطى هذه العقدة؟

لا شك أن الدين والفلسفة هما المصدر الأكبر للإجابة عن هذه الأسئلة. بل إن بعض الديانات (كالبوذية) تقوم على رسم الطريق للتخلص من الألم والمعاناة فحسب، ولا تشتمل على أي تصور عن الإله(٢).

724

<sup>(</sup>۱) الكاتبة الأمريكية «نانسي بيرسي \_ Nancy Pearcey» في كتابها «الحقيقة الكاملة \_ Total Truth». وُلدت عام ١٩٥٢. من الأعضاء البارزين بمؤسسة Discovery المهتمة بمفهوم التصميم الذكي.

<sup>(</sup>٢) تقوم الديانات السهاوية برسم الخريطة المعرفية التي ينبغي أن توجه حياة الإنسان، فتبين أن مصدر الإنسان هو الخالق الرحيم الذي أتى بنا إلى العالم، وتبين أن معظم ما في العالم من ألم وشر من صنع البشر. ومن أجل تخطى هذه المعضلة أعطى الله على الإنسان المنهج، كما أعطاه الحرية لفعل الخير وتحاشى الشرحتى يعيش سعيدًا في الحياة الدنيا، ومنعيًا في الحياة الأخرى.

وإذا كان مفهوم التصميم الذكى يواجه الكثير من الاعتراضات من قِبَل الأوساط العلمية، فإن ذلك يرجع إلى الخريطة المعرفية لهذه الأوساط، والتي تتحكم في رفض أو قبول المفاهيم والنظريات المختلفة!

فالخريطة المعرفية للعلم ترفض أى تفسيرات غيبية لنشأة الإنسان، كما ترفض التفسيرات والحلول الدينية لمعاناته وآلامه، لذلك تنظر الأوساط العلمية لمفهوم التصميم الذكى باعتباره قضية دينية تقع خارج إطار العلم.

وتدفعنا هذه النظرة لطرح التساؤل حول: هل التصميم الذكى علم أم دين للمناقشة، ونمهد لذلك بعرض ثلاث نظرات أساسية تؤثر في الخريطة المعرفية لكلّ منا:

أولًا: نظرتنا للوجود: الانضباط والمنطقية في الوجود

ثانيًا: نظرتنا للعلم: سمات العلم.

ثالثًا: نظرتنا للجمال: العلم والجمال.

# أولًا: الانضباط والمنطقية في الوجود

لا شك أن أهم العناصر التي تؤثر في خريطتنا المعرفية هي نظرتنا للوجود.

إن الوجود ليس كعالم الجن في ألف ليلة وليلة، وليس كعالم أليس في بلاد العجائب أو هارى بوتر. الوجود ليس عالمًا خاليًا من المنطق والنظام والتفسير والقدرة على التنبؤ، بل على العكس، إنه عالم منطقى منظم خاضع للتفسير والتنبؤ في معظم جزئياته.

وكجزء من خريطته المعرفية، يخبرنا الفيزيائى العظيم أينشتين أن الوجود «معجزة مه Miracle»، وأن إحساسنا بإعجازه ينزداد كلما ازداد فهمنا له! ويضيف أيضًا «أن أصعب الأشياء فهمًا عن الوجود أنه مفهوم (منضبط)»(١)!

لذلك رفض أينشتين مبدأ «الارتياب ـ Uncertainity»، و نظرية «الكم ـ Quantum»، والذي يرى أن المكونات تحت الذرية تسلك تبعًا لاحتمالية «ربما نعم وربما لا» وليس اتباعًا لقوانين، وأعلن أن علينا أن نبحث عن القوانين التي تتحكم في سلوك هذه الجسيمات، ومن ثم يمكننا التنبؤ بما سيكون عليه.

The most Incomprehensible thing about the world is that it is comprehensible! (1)

لذلك، يتعامل العلم مع انضباط ومنطقية الكون باعتبارهما بديهية علمية عقلية ليس هناك حاجة لأن يقدم لهما تفسيرًا. بل وتتعامل كل العلوم مع الوجود من خلال «القوانين الطبيعية» المنضبطة كأمر مُسَلم به.

أما الفلاسفة، فقد أصبحت معضلة «أن العالم منضبط ومنطقى فى كل مستوياته Ordered and Rational» من أكثر المعضلات التى تحيرهم، ويتساءلون عن مصدر هذا الانضباط وهذه المنطقية؟

## الوجود وعشوائيت الداروينيت

وإذا انتقلنا إلى الخريطة المعرفية للدراونة الماديين، وجدنا أنها تنظر إلى العالم باعتباره نظامًا مغلقًا من المادة والطاقة (أى لا يستمد مددًا من خارجه)، وتحكمه قوانين مادية صارمة. كما ترى هذه الخريطة أن كل ما في الوجود قد ظهر بالصدفة أو بناءً على أن الحاجة أم الاختراع. ومن ثم، لا مكان للإله الخالق في هذه المنظومة، ومن باب أولى لا غائية (قصد وهدف) وراء الوجود.

وعن مصدر الشرور، ترى الخريطة المعرفية للدراونة أنها ترجع إلى أننا قد جئنا إلى الوجود من خلال طفرات عشوائية عمياء، شكلت جيناتنا بحيث تُشعل فينا التنافس والأنانية والوحشية (١).

ولتخطى هذه العقدة، ينبغى أن نسعى لتقليل معاناتنا معتمدين على قدراتنا الذاتية وإمكانات العالم المادية دون انتظار أي عون من خارج الكون المادي.

ليس ذلك فقط، بل إن كل جوانب حياة الإنسان ينبغى أن تُفهم من خلال التطور الدارويني. وفي الحقيقة، أن الفكر الإنساني المعاصر قد قام بدرونة كل شيء! العلم، والاقتصاد، والسياسة، والقانون، والأدب، والثقافة، بل والدين! (٢)

<sup>(</sup>۱) كتاب The Selfish Genc تأليف The Selfish Genc

<sup>(</sup>۲) لقد استخدم البيولوجيون الداروينيون مفاهيم التطور العشوائي والانتخاب الطبيعي والبقاء للأصلح في البداية لتفسير سير الإنسان على قدميه بدلًا من السير على أربع، ولتفسير ميله للضحك والتعبير عن دهشته، ولتفسير ما يصيبه من سمنة مفرطة أو نحافة شديدة. ثم امتدت هذه المفاهيم لتشمل قدرة الإنسان على التفاوض أثناء عقد الصفقات، وميوله السياسية، ثم مشاعر الأمومة الفياضة، وسوء استعمال الأطفال، والزواج والطلاق، وقواعد اللغة، والشذوذ الجنسي، والأثرة والأنانية، وإنكار الذات، والحب الرومانسي، والغيرة، وتعدد العلاقات الجنسية، والإخلاص في العلاقة الواحدة، وكل شيء مما يحيط بالإنسان!

هنا تقبع المشكلة. إن المشكلة ليست في أن الداروينية خاطئة، فلطالما تحمل العلم نظريات علمية خاطئة. إن المشكلة هي أن الداروينية قد أصبحت «عقيدة ـ Idcology»، فأصبح البعض يصف نفسه بأنه دارويني، تمامًا كما يصف آخرون أنفسهم أنهم ماركسيون، لكننا لم نسمع أحدًا يصف نفسه بأنه أينشتيني! (١)

وأخيرًا أعلن الاتحاد الأوروبي أن رفض الداروينية يتعارض مع حقوق الإنسان!! ما هذا الهراء الذي جعل من الاعتراض على نظرية علمية تعارضًا مع حقوق الإنسان!

ويضع عالم الفيزياء الكبير «بول ديفيز \_Paual Davies» هذه الخريطة المعرفية للماديين في إطارها الصحيح فيقول: «إن العلم يعتمد على بديهية أن الكون منضبط ومنطقى في كل مستوياته، ولا شك أن ادعاء الملاحدة أن قوانين الطبيعة لا ذكاء وراءها، وأن الكون في النهاية وجود عشوائى بلا عقل ولا تصميم ادعاء سخيف مضحك، يجتث العلم بل والوجود كله من جذوره».

#### الداروينية والعقل البشرى

وإذا انتقلنا من الوجود إلى العقل البشرى المدرِك للوجود، نجد الدراونة الماديين يعتبرون أن المخ/ العقل قد نشأ نتيجة لتغيرات عشوائية، قام الانتخاب الطبيعي بالحفاظ على المفيد منها والأقدر على تحقيق البقاء للإنسان (البقاء للأصلح \_ Survival for Fittest).

إذا كان العقل قد تَشَكَّل ليعيننا على البقاء فقط وليس من أجل أن نفهم الحياة (وهذا فرق جوهرى) فلِمَ نشق فى أحكامه وفهمه؟. وقد أدرك دارون هذه المشكلة، فكان يتساءل دائمًا: كيف يمكن أن نثق فى أحكام عقل نشأ فقط من أجل البقاء؟ هل يمكن أن نثق فى أحكام عقول القردة، إن كان للقردة أحكام أصلًا؟!

ويكمل عالم البيولوجيا الكبير «فرانسيس كريك ـ Francis Crick» الصورة بقوله: «لا يمكن اعتبار أن عقولنا المبهرة المذهلة قد نشأت لتعيننا على البقاء (الحاجة أم الاختراع)، إنها عقول صُممت من أجل البحث عن الحقيقة».

<sup>(</sup>١) قَول الفيلسوف المادي Daniel Dennett، في كتابه Darwin's Dangerous Idea.

# ثانيًا: سمات العلم

بالرغم من أن العلماء الماديين يقرون بوجود الذكاء في الطبيعة، فإنهم يرفضون الإقرار بمفهوم «التصميم الذكى»، إنهم يتخوفون من الخطوة التالية، وهي الإقرار بـ «المصمم الذكى»، ثم الإقرار بالديانات. وما قد يترتب على ذلك من عودة الظلام الذي سيطر على أوروبا في العصور الوسطى. ومن أجل تحاشى كل هذه التوابع، قام الماديون بوضع تعريفات للعلم تحفظ القول بالتصميم الذكى خارج نطاقه! فهل هم مصيبون فيما وضعوه من تعريفات؟

للإجابة عن هذا التساؤل، فلنتأمل القضية الشهيرة التي رُفعت عام ١٩٨٢، في ولاية «آركانساس ـ Arkansas» بالولايات المتحدة، والتي دارت حول إمكانية تدريس البيولوجيا من خلال منظور التصميم الذكي كما تُدرَّس من خلال المنظور الدارويني.

لقد حَكَمَ القاضي بأن منظور التصميم الذكى منظورٌ ديني وليس منظورًا علميًّا، ومن ثم لا ينبغي تعليمه في المدارس. هل كان القاضي مصيبًا في حكمه؟

في حيثيات الحكم، حدد القاضي سمات العلم، وقارنها بسمات منظور التصميم الذكي. ونعرض مقارنة القاضي من خلال الجدول التالي:

| سهات منظور                                                 | سهات العلم                                           |
|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| التصميم الذكي                                              | والقضايا العلمية                                     |
| غير خاضعة للملاحظة                                         | ۱ - الظواهر العلمية خاضعة للملاحظة                   |
| Un Observable                                              | Observable                                           |
| يتعامل مع موقف لن يتكرر (عملية<br>التصميم)<br>Unique event | ۲- يتعامل مع الظواهر والأشياء المتكررة<br>Repeatable |
| غير خاضعة للاختبار Untestable                              | ۳- خاضعة للاختبار<br>Testable                        |
| يدرس ما هو وراء الطبيعة                                    | ٤ - يدرس عالم الطبيعة                                |
| Super-Natural                                              | Natural                                              |

والآن مع نظرة تحليلية لهذه السهات لنرى ما في المقارنة من صواب وخطأ:

### ١ الخضوع للملاحظة

كثيرًا ما يقبل العلماء تصورات لا تخضع للملاحظة على الإطلاق (كالكواركات ونظرية الأوتار) إذا كانت قادرة على تفسير الظواهر العلمية، من ثم فالخضوع للملاحظة لا يعتبر شرطًا للقضية العلمية. كذلك اعتبر الدراونة أن التطور من نوع إلى نوع Macro Evolution علم، بالرغم من أنه غير خاضع للملاحظة!

#### ٢- تكرار الظاهرة

لا يمكن اعتبار هذه السمة شرطًا للظاهرة العلمية، فالعلماء يعتبرون الكثير من الظواهر غير المتكررة (وغير القابلة للتكرار) ظواهر علمية، كالانفجار الكونى الأعظم وبداية الحياة على الأرض.

## ٣ الخضوع للاختبار

استبعد القاضي أن يكون مفهوم التصميم الذكي علمًا، بدعوى أنه غير قابل للاختبار، بالرغم من استشهاده بقول الدراونة إنه قد ثبت خطأ هذا المفهوم بعد أن تم اختباره!

كيف يكون المفهوم غير قابل للاختبار، ويكون قد تم اختباره؟!

#### ٤ الطبيعة وما وراء الطبيعة

يدرس مفهوم التصميم الذكى أشياءً طبيعية كالدنا وقوانين الطبيعة، أما ما هو وراء الطبيعة فهو الإله الخالق، ولا يطرح مفهوم التصميم الذكى قضية الألوهية للبحث، فلهذا مجال آخر.

### لقد صاغوا التعريفات على المقاس

إن ما فعله القاضى فى قضية آركانساس ما هو إلّا وضع العربة قبل الحصان! فهاذا ننتظر إذا الطلقنا فى حكمنا من تعريف للعلم يقصره على الأسباب الطبيعية؟ لا شك أننا إذا بدأنا بحثنا بأن العلم لا يبحث إلّا في المادة والطاقة فلن نخرج من البحث إلّا بالمادة والطاقة. لقد حددوا للعلم تعريفًا يفرض علينا النتيجة، ويسمى هذا المنهج المعيوب بـ«المنطق الدائرى ـ Circular».

**Υ.٤**Λ

# ثالثًا: العلم والجمال

لمعرفة موقف التصميم الذكى بين العلم والدين، نطرح تساؤلًا ضروريًّا يقربنا من الإجابة:

كيف نتذوق الجمال في قوانين الطبيعة؟

يمكننا أن نفهم استمتاعنا بالجمال في الماديات من حولنا، والتي جمعها الأعرابي في:

## الماء والخضرة والوجه الحسن

فرؤية الماء الجارى وسماع خريره وهديره، ورؤية الخضرة المنبسطة والأزهار جميلة اللون وعطرة الرائحة، ورؤية المرأة جميلة الوجه ممشوقة القوام، كل ذلك يؤدى إلى إفراز مواد كيميائية في مخ الإنسان تُنَشِّط مركز الإثابة (١)، فيشعر الإنسان بالنشوة والاستمتاع ويتذوق الجمال.

مستوى آخر من الجمال يستشعره الإنسان في الإيقاعات الصوتية كالموسيقى والشعر الموزون (٢).

وقبل الوصول إلى المستوى الأقصى من الجهال، وهو إدراك بعض من الجهال الإلهى، والذى يستشعره الإنسان من خلال الذكر والفكر والعبادة، نقف عند المفاهيم المجردة وما فيها من جمال، ومن هذه المفاهيم قوانين الطبيعة.

يخبرنا «بول ديراك<sup>(۱)</sup> \_Paul Dirac»، أن وجود الجهال في المعادلات الفيزيائية والكيميائية لا يقل أهمية للعالم عن الاستشهاد عليها تجريبيًّا! إن على العالم أن يختار أبسط وأجمل المعادلات شم يختبر صدقها وحجيتها ثم يسعى لصياغتها في قانون. ويخبرنا الرائع أينشتين بنفس المعنى بخصوص المعادلات الرياضية (٤).

التجانس Harmony

التماثل Symmetry

Proportionality التناسب

تأمل أنف الفيل (الزلومة) وتصور لو وُضع في وجه إنسان بدلًا من أنفه، وتصور ما سيكون عليه من قبح لما سيصيب هذه السمات من اضطراب.

(٣) بول ديراك: من مؤسسي فيزياء الكوانتم، الأستاذ بجامعة كمبردج، والحائز على جائزة نوبل.

(٤) يحدد الفيزيانيون سهات الجهال في المفاهيم المجردة وقوانين الطبيعة في توافر: =

<sup>(</sup>۱) Reward Centre بالمخ.

<sup>(</sup>٢) يحدد فلاسفة الجمال سمات الجمال في الطبيعة (المُشاهَدة والمسموعة) بأنها:

#### دلالترالجمال

إذا كانت الطبيعة قد شُكلت بحيث تُبهر وتُعجز أذكى عقول البشر، فهل هذا مجرد مصادفة؟

إن الطبيعة تبدو أجمل كثيرًا مما تتطلبه ضروريات الحياة. فيمكننى مثلًا أن أفهم لماذا تُعجَب أنشى الكناريا بصوت ذكر الكناريا (نداء للتزاوج) لكنى لا أفهم (بالمنظور المادى) لماذا يُعجَب الإنسان بهذا النداء! لا شك أن إمتاع الإنسان أحد مقاصد الإله الخالق.

وإذا كان المهتمون بالجهال الأنثوى يحددون مقاييس موضوعية للجهال يستخدمونها للحكم في مسابقات ملكات الجهال، فللطبيعة وقوانينها مقياسها الجهال الذي يفوق في موضوعيته مقاييس الجهال المادي! هذا المقياس هو «أن الجهال يكمن في البساطة مع التنوع» Simplicity مقاييس الجهال المادي! هذا المقياس هو «أن الجهال يكمن في البساطة مع التنوع» (with variety ما تقول في نجار يصنع من الخشب كل ما ترى من أثاث ومنتجات خشبية! وهل هناك جمال أروع من أن نحصل من المكونات البسيطة، بل من العدم، على هذا التعقيد المذهل في الكون والحياة!

يبقى أن نقول إن الإله لا يختبئ خلف الطبيعة وقواها وقوانينها، ثم يخرج ليقول لنا «أنا هنا» من خلال خرق السنن الكونية (المعجزات). إن الأكثر دلالة في الطبيعة على الألوهية هو:

- التناغم بين الكون واحتياجات الإنسان.
  - التصميم في كل مستويات الوجود.
- الجمال (كما ذكرنا مكوناته في الطبيعة وفي قوانينها).
  - البساطة مع التنوع.
  - الانضباط والمنطقية في الوجود.

الإبداع في الصياغة Ingenuity

الشمولية Comprehensive

البساطة Simplicity التجانس Harmony

التجانس Harmony الأناقة Elegance

انظر وتأمل هذه السمات في معادلة أينشتين لتحويل المادة إلى طاقة: E = m c<sup>2</sup>

الطاقة - الكتلة × مربع سرعة الضوء.

ونضيف إلى سهات الجهال في الطبيعة «القابلية للاكتشاف ـ Discoverability»، وتعنى أن الطبيعة وقوانينها قد شُكلت بطريقة تسمح لكائنات عاقلة مثلنا بفهمها، وذلك من أجل أن نفهم الوجود من حولنا، وأن نستغله لتحقيق التقدم العلمي والحضاري. وربها قبل كل ذلك، تُعتبر «المداومة والانتظام» أشد الأدلة في الطبيعة على الألوهية. فأيها أكثر دلالة على الإله الخالق، أن تشرق الشمس مرة واحدة من الغرب كمعجزة، أم أنها تشرق يوميًّا من الشرق على مدى ٥, ٤ بليون عام، هي عمر كوكبنا؟!. لهذا تحدى خليل الرحمن إبراهيم الطلح النمروذ (مدعى الألوهية) بقوله الذي أصبح آية نتعبد بها إلى يوم القيامة في أن إبرَهِمُ مَنِي اللهِ يعمل كوكبنا أللهُ يَأْقِ الشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ اللّذِي كَفَرَ ... الله [البقرة: ٢٥٨].

# هل التصميم الذكي عِلْم؟

سِرُنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

لا شك أن من أهم أهداف العلم أن يكتشف كيف ظهرت الأشياء في الوجود وكيف تعمل، فالعلم يسعى للبحث عن الحقيقة حتى وإن خرجت عن التفسيرات المادية. لقد كان هذا هو منظور العلماء الكبار في التاريخ، مثل أمحوتب والزهراوي وابن الهيثم ونيوتن وأينشتين، ولم ينحرف هذا المنظور إلّا في العقود الأخيرة.

لقد أصبح الكثيرون يَدَّعون أن «المنظور المادي هو الطريق الوحيد للوصول إلى الحقيقة». لا شك أن هذا قول منافٍ للعلم! لأنهم لم يختبروه بأسلوب علمي، ولا حتى بالمنطق!

لذلك صاغ العلماء المحدَثون تعريفًا للعلم يستوعب الداروينية، ويحاول أن يطرد مفهوم التصميم الذكى من ساحته. وفي المقابل، حرص أنصار التصميم الذكى على أن يحفظوا مفهومهم داخل حدود عالم الفيزياء حتى لا يدفعهم الآخرون إلى عالم الميتافيزياء. لذلك ركزوا طرحهم على تساؤل واحد؛ «هل الذكاء أمر واقع في الطبيعة؟» وهذا أمر علمي بحت، ولا يطرحون للبحث التساؤل عن مصدر هذا الذكاء، حتى لا يصبح التصميم الذكى بحثًا فلسفيًّا يخرج عن حدود العلم كما رسمها العلماء.

ويستند أنصار التصميم الذكى إلى أن المنهج العلمى يكتفى فى بحثه بالسبب المباشر الأول أو الثانى للظاهرة. فإذا وجد علماء الحفريات مثلًا سهمًا فى منطقة ما، بحثوا عن الإنسان وعن الحضارة التى صنعت هذا السهم، ولا يخوضون فى مصدر هذه الحضارة ومنشأ هذا الإنسان، وإلا لاضطرب العلم وتوقف.

كذلك عند البحث في سقوط الأجسام، يقف العلم عند قانون الجاذبية، ولا يبحث في المصدر الأعلى لهذا القانون. وبالمثل، عندما يتحدث الداروينيون عن عشوائية الطبيعة وعن الانتخاب الطبيعي، فهم لا يبحثون عن أصل الطبيعة ولا مصدر قانون الانتخاب الطبيعي.

وبالرغم من ذلك، أعلنت «الأكاديمية القومية للعلوم ـ National Academy of Science» بالولايات المتحدة أن مفهوم التصميم الذكى ليس علمًا! لأنه لا يمكن إخضاعه للتقويم بالطرق العلمية، فرد مايكل بيهى لهم الصاع صاعين ووصف موقف علماء الأكاديمية بأنه مثير للسخرية، إذ أنفقوا سنوات طويلة من أعمارهم في محاولة إثبات خطأ التصميم الذكى، ألا يعنى ذلك أنه خاضع للتقويم العلمى؟!

إن إثبات خطأ التصميم الذكى كمفهوم علمى يتم عن طريق إثبات إمكانية بزوغ نظام معقد غير قابل للاختزال دون اللجوء إلى الذكاء، وقد تمت هذه المحاولات بالفعل وثبت فشلها.

إن التصميم الذكى يمكن إخضاعه للتقويم العلمى بشكل أكبر من التطور الدارويني. فلقد عجز الدراونة عن طرح تصور معقول (مجرد تصور) لخطوات نشأة سوط البكتيريا دون اللجوء للتصميم الذكى.

إن الوجود يبدو مُصَمَّم Designed لأنه بالفعل مُصَمَّم Designed، وعلى من ينكر ذلك أن يقدم الدليل على خطأ ما هو ظاهر أمامنا. عليهم أن يثبتوا أن الكائن الذي ينبح ويبدو ككلب ليس كلبًا، وليس علينا أن نثبت أنه كلب، يكفى أنه يبدو هكذا!

ومن المثير للسخرية، أن الدراونة يتهمون أنصار التصميم الذكى بأنهم ينطلقون من منطلقات أيديولوجية، بينها العكس هو الصحيح! فإن معظم من يؤيدون الداروينية لا يفعلون ذلك لقوة أدلتها العلمية (بل ربها لا يعرفون هذه الأدلة)، لكن لموقفهم الرافض للدين، ولإدراكهم للتبعات الفلسفية والدينية لمفهوم التصميم الذكى. هذا ما يجعل الرافضين ينفعلون ويحمر وجوههم ويقفزون هنا وهناك عند الحديث عن التصميم الذكى!

#### «إله سد الثغرات» أم «علم سد الثغرات»

كثيرًا ما يتهم الدراونةُ أنصارَ التصميم الذكى بأنهم يستعملونه كأداة لسد الثغرات، وأنهم كلما واجهوا أمرًا لم يستطع العلم المادى أن يفسره نسبوه إلى الإله، ويضيفون أن العلم سوف

YOY

يكتشف لاحقًا التفسيرات العلمية المادية لهذه الأمور. ويصف الدراونة الاستدلال بوجود التصميم على وجود الإله الخالق بأنه دليل مبنى على العجز عن تفسير بعض الظواهر الطبيعية، أى أنه «دليل مبنى على الجهل». ويستندون في ذلك إلى القاعدة المنطقية بأنه «لا ينبغى أن نتخذ من غياب الدليل دليلًا»

Absence of evidence is not evidence of absence.

ونجيب على هؤلاء بأن رفض أنصار التصميم الذكى للوقوف عند التفسيرات المادية ليس رفضًا مبنيًّا على نقص في المعرفة العلمية (رفض عن جهل) ولكنه (رفض عن علم).

ولنبين الفرق بين الرَفْضَين نضرب مثالًا (ذكرناه في هوامش الفصل الثاني): إذا توصلنا بعد دراسة دقيقة لبنية الجسم البشرى ووظائفه، إلى أن الإنسان لا يستطيع الطيران إلّا إذا استخدم آلة تُعينه على ذلك، هل يمكن أن يقول مُعترض: لا.. ربما يكتشف العلم بعد فترة إمكانية أن يطير الإنسان دون الاستعانة بآلة. هل رفضنا لهذا القول راجع إلى نقص المعرفة العلمية (جهل) أم أنه رفض عن علم؟.

إن الدراونة يبحثون عن التفسير المادى لنشأة الظواهر ذات التعقيد غير قابل للاختزال وذات التعقيد المتفرد (مثل سوط البكتريا)، وكلما عجزوا عن تفسيرها، أخذوا يعشمون أنفسهم بأن العلم سيتوصل للتفسير المناسب فيها بعد، لقد جعلوا العلم أداة لسد الثغرات!

ويمضى الزمن، ويكتشف العلم يومًا بعد يوم حقائق كثيرة تزيد من حيرة العلماء، حتى قيل بحق «إن العلم يتضاعف بمتوالية حسابية بينها يتضاعف الجهل بمتوالية هندسية!!»(١) ولن يجد الماديون عاجلًا أو آجلًا مفرًّا من الإقرار بمفهوم التصميم الذكى ليفسر لهم الكثير مما أُغلق عليهم.

لذلك يخبرنا «جيمس شابيرو\_James Shapiro» (أستاذ البيولوجيا بجامعة شيكاغو) أن الداروينية لا تقدم أى تفسير لنشأة الحياة على المستوى الخلوى أو البيوكيميائي، كل ما يقدمونه «تصورات مبتورة لا معنى لها».

ويطرح شابيرو تحديًا كاسحًا فيتساءل: إذا أردنا أن نوزع كلًّا من «العلم» و «الجهل» على كلًّ من الداروينية والتصميم الذكى، فكيف نوزعهما؟ مَن يستطيع أن يجيب عن التساؤلات حول:

<sup>(</sup>١) ذكرنا المقصود بهذا الاستشهاد في هامش ص ٥٩.

مصدر المعلومات في الشفرة الوراثية (الدنا). مصدر «التعقيد المتفرد».

- كيف يبرز «التعقيد الذي لا يمكن اختزاله» فجأة؟
  - من صاغ قوانين الطبيعة؟

هل تستطيع الداروينية الإجابة؟

لا شك أن مفهوم التصميم الذكى يستطيع.

#### فمن هو الجاهل؟

## يَدَّعون أن التصميم الذكي مُعَوِّق للعلما

يردد الدراونة أن القول بالتصميم الذكي يعيق العلم، والحقيقة أن العكس هو الصحيح.

انظر إلى اصطلاح الدنا المُهمَل (سقط الدنا) المنهمَل النولوجيون بعد أن وجدوا أن الشفرة الوراثية للإنسان مُحملة على ٢, ١٪ فقط من الدنا، فقالوا إن الباقى (٩٨, ٨) لا وظيفة له!، وأرجعوا تراكم هذه الكميات الهائلة من الدنا إلى الطفرات العشوائية. وانتهز الدراونة الفرصة، فقالوا إنه إذا كان وراء نشأة الخلية مصمم ذكى لَوَضَع في النواة كميات المللوبة فقط، أو لوجدنا وظيفة لهذا الدنا المُهمَل.

#### ماذا كان موقف القائلين بالتصميم الذكى؟

رأى هؤلاء استحالة أن يكون المصمم الذكى قد قام بهذا العبث وسوء الاستخدام، وأنه وضع هذه الكميات الهائلة التي لا لزوم لها من المادة الحية في نواة الخلية.

وهذا ما ثبت بالفعل، إذ تبين أن للدنا الذى سُمى مُهمَلًا أو سقطًا وظيفة حيوية لا تقوم حياة بدونها، إنه المسئول عن توجيه عمل جينات الكائن الحي، حتى لقد أصبح هذا الدور يمثل علمًا قائمًا بذاته، يُعرف باسم «علم التحكم في الجينات ـ Epigenetics».

إذًا، لقد نظر العلماء المقتنعون بالذكاء إلى تصميم الحياة بعمق أكبر، تمسكوا برأيهم حتى ظهرت الحقيقة التي أنكرها التطوريون العشوائيون في البداية (بل واستشهدوا بإنكارهم هذا على صدق نظريتهم). وهكذا أصبح إدراك مفهوم التصميم الذكي دافعًا (وليس معوقًا) للبحث

عن التفسيرات العلمية الصحيحة لواحدة من أكبر المعضلات التي تواجه عقل الإنسان، وهي الحياة.

إن إحدى أكبر مشكلات الدراونة أنهم لم يدركوا ما فى ظاهرة الحياة من تعقيد مبهر، فتمشت تصوراتهم البسيطة للحياة مع قولهم بعشوائية مصدرها. وإذا كان لدارون العذر فى تبنى هذا الموقف، فليس هناك عذرٌ للبيولوجيين المعاصرين بعد كل ما تَكَشَّف من تعقيد فى بنية و ظيفة المادة الحية والشفرة الوراثية.

#### الداروينية بين الحقيقة والإجماع العلمى

لا ننكر أن معظم البيولوجيين (حتى الآن) يؤيدون الداروينية، لكن هل «الإجماع العلمي ـ science consensus» يكون دائمًا في جانب الحقيقة؟!

لن أستدل على النفى بها حدث من استبدال مفهوم مركزية الشمس لكوبرنيكوس بمفهوم مركزية الشمس لكوبرنيكوس بمفهوم مركزية الأرض لبطليموس، فقد يعترض البعض بأن مبدأ بطليموس كان في أزمنة قديمة لم تكن المفاهيم والأساليب العلمية قد استقرت فيها بعد.

لكن انظر إلى ما حدث في علم الجيولوجيا منذ أربعين عامًا. فبعد أن حدث إجماع علمى في مؤتمر دولى موسع عام ١٩٦٠، على أن نشأة الهضاب ترجع إلى حدوث ترسبات هائلة (١)، تبدلت النظرية عام ١٩٧٠، وحلت محلها تمامًا النظرية التي تُرجع نشأة الهضاب إلى حركة القارات والطبقات الجيولوجية في قاع البحر (٢)، بعد أن كان يُعتقد أن طبقات الأرض ثابتة.

وإذا نظرنا إلى النظرية الداروينية، وجدنا أنها لاقت قبولًا واسعًا بعد طرحها عام ١٨٥٩، ثم رفض معظم البيولوجيين مفهوم الانتخاب الطبيعى بحلول عام ١٩٠٠، وعادت النظرية للشيوع منذ ثلاثينيات القرن الماضى بعد أن ربطت الداروينية الحديثة بين مفاهيم دارون وقوانين مندل للوراثة. ومنذ أواخر القرن العشرين اعترى مفهوم العشوائية الأفول بعد أن استبدل به الكثيرون من البيولوجيين العوامل المناخية التي كانت سائدة في الأرض كمحرك لقاطرة التطور.

وفي عام ٢٠٠١، قامت مؤسسة Discovery بتأسيس موقع على النت لينشر فيه العلماء

<sup>.</sup>Geosynchinal Theory (1)

<sup>.</sup>Plate Tectonics (Y)

المعارضون للداروينية آراءهم (۱). وخلال خمس سنوات وضع أكثر من ۷۰۰ من كبار العلماء في الجامعات الشهيرة في العالم آراءهم المعارضة. ولا شك أن عشرات وربما مئات غيرهم سينضمون للقائمة إذا اطمئنوا إلى سلامة مستقبلهم العلمي الذي يتهدده الدراونة بشدة إذا صرحوا باعتراضاتهم! كما حدث في فيلم «المطرودون» الذي يروى حادثة حقيقية

#### (\*)Expelled: No Intelligence Allowed

هكذا أصبح مفهوم الإجماع العلمي موضع شك في كثير من الأحوال. لقد أصبح القول به طريقة لإنهاء الحوار عن طريق إيهام الآخر بأن الرأى في هذه القضية قد استقر، وأن معارضته لا تعدو إلا أن تكون جهلًا بها اتفق عليه العلماء!

إن دعوى الإجماع ليست مفهومًا علميًّا، بل أسلوبًا حواريًّا يستغله السياسيون ورجال الدين للترويج لما يؤمنون به. إن العلم ينطلق من البرهنة على دعاوينا بالمنهج العلمى الصحيح. بل إن العلماد في تاريخ العلم (مثل ابن الهيثم ونيوتن وأينشتين) قد احتلوا مكانتهم؛ لأنهم خرجوا على الإجماع السائد.

خلاصة القول، إذا كان هناك علم فلا إجماع، وإذا كان هناك إجماع فليس هناك علم.

#### التصميم الذكى علم ودين

القارئ الكريم.. سؤال مهم نختم به الفصل:

هـل هنـاك حرج في أن ننظر إلى التصميم الذكى باعتباره مفهومًا دينيًّا إلى جانب أنه مفهوم علمي؟

لاشك أن الربط بين المفاهيم العلمية والمفاهيم الدينية يمثل حرجًا شديدًا في الغرب، بل في الحضارة المادية الحديثة بصفة عامة. ويقف وراء هذا الحرج ما لاقاه العلم ورجاله من اضطهاد على يد الكنيسة الكاثوليكية في روما في العصور الوسطى، حتى إن العلم الحديث لم يقف على قدميه إلا بعد أن تم فصله تمامًا عن المفاهيم الدينية.

<sup>.</sup> www.dissentfromdarwin.org (\)

<sup>(</sup>٢) يدور الفيلم حول عشرات من أساتذة الجامعات الأمريكية الذين تم فصلهم من عملهم الأكاديمي لاعتراضهم على الداروينية وتبنيهم لمفهوم التصميم الذكي!

أما في الشرق، فلا نجد (بصفة عامة) مثل هذا الحرج. بل إن معظم الشرقيين يتبنون مفهوم الخلق الخاص، الذي يعتبر الربط بين الدين والتصميم الذكي أمرًا بديهيًّا، ويجعل الانتقال من مفهوم «التصميم» إلى البحث عن «المُصمم» أمرًا بديهيًّا أيضًا.

لا شك أن ما في الكون والحياة من انتظام وانضباط و تعقيد تقف وراءه قوة ما؛ إما الإله الخالق أو الطبيعة. وإذا كان المتدينون يؤمنون بقدرة الله تكل منها يؤمن بقدرة الله كل منها يؤمن بقدرة خالقه، لكل منها دينه (١).

انظر إلى الفيلسوف البريطاني «روب لاسي ــRob Lacey» يصف «الوثنية ــIdolatry» بأنها «أن تحيا من أجل المخلوق بدلًا من الخالق»(٢)

Living for the Product instead for The Producer.

إنه خلل في وضع الأولويات؛ نهبط بأهم ما في الحياة (الإله) ونرفع أشياء أخرى. وبهذا المفهوم فإن المادية نوع من الوثنية، إذ ترفع المخلوق (الطبيعة) فوق الخالق. ويكون ذلك بإحدى طريقتين، إما نفى الألوهية بالمرة أو وضعها خارج العمل (الديانة الطبيعية).

ويضيف لاسى، أننا إذا كنا لا ننحنى أمام أجهزة التليفزيون والكمبيوتر، فإننا كثيرًا ما نحيا من أجل هذه الأشياء ونرفعها فوق منزلتها، وننزلها في أنفسنا حيث يجب أن ننزل الله ربيعاً معتقدين أن في ذلك كمال الحرية.

ويشير «ألدوس هكسلى - Aldous Huxly» إلى هذا المعنى قائلًا: «إن تبنى الإنسان لفه وم الإلحاد و فلسفة العدمية (الفناء بعد الموت) إنها كان بدافع البحث عن التحرر. فلقد رفضنا القيم السهاوية العليا لِتحقيق الحرية الجنسية، كها رفضنا انعكاسات الدين على السياسة والاقتصاد بدافع التحرر أيضًا».

وإذا كان الكل يؤمن، فإن لكل إيمان عواقبه. فعندما نعزل الكون عن الإله فإننا نحرم

<sup>(</sup>١) ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلْكَغِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَناْعَابِدُ مََا عَبَدَتُمْ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُوْدِ يَنْكُوْ وَلِيَ دِينِ۞ ﴾ [الكافرون: ١ - ٦].

<sup>(</sup>٢) وفى الصحيح عن النبى على أنه قال: «تعس عبد الدرهم تعس عبد الدينار تعس عبد القطيفة تعس عبد الخميصة تعس وإذا شيك فلا انتقش إذا أعطى رضى وإذا منع سخط».

<sup>(</sup>٣) ألدوس هكسلى ـ Aldous Huxly. الكاتب البريطاني الشهير (١٨٩٤-١٩٦٣) من المهتمين بحقوق الإنسان والفلسفة والروحانيات.

وفى النهاية، بدلًا من أن يشكر الإنسان الإله الخالق فإنه يشكر الطبيعة. انظر إلى قول نصير الداروينية «ستيفن جولد\_Stephen Joy Gould» فى تعليقه على انقراض الديناصورات: إن بنية الديناصورات (كزواحف ضخمة) لا تتناسب مع ظهور العقل المفكر، لذلك فنحن ندين بوجودنا كلية لها المُذَنَّب الذى ارتطم بالأرض وتسبب فى انقراض الديناصورات، مما سمح للثدييات بالتطور والارتقاء، حتى نشأ الإنسان!!

لكم دينكم.. ولِيَ ديني...



# الباب الثالث



# النطقة الحظورة

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل التاسع نشوء الإنسان

- سِرنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..
  - من ينكر الشَّـبه؟
  - موجات أشباه الإنسان.
  - أين نشأ الإنسان الحديث.
    - الفرق بيننا وبينها.
  - الحقيقة البيولوجية للإنسان.
    - ـ كلام عن الكلام.
    - كيف صرنا بشرًا.

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْعَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَشَا أَيُذَهِبُكُمْ وَيَسْتَخْلِفَ مِنْ بَالْكُ الْعَنِيُّ الْمَاكَاءُ كُمَا أَنْشَأَكُم مِن ذُرِيَّةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ بعد كم مَّا يَشَاءُ كُمَا أَنْشَأَكُم مِن ذُرِيَّةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ المنام: ١٣٣]

## سِرْنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

منذ أكثر الحضارات إيغالًا في القدم، وحتى منتصف القرن التاسع عشر (مرورًا بسفر التكوين من التوراة) والجنس البشرى يُنظر إليه باعتباره وجودًا منفصلًا تمامًا عن الطبيعة، ولم يجرؤ أحد على لفت الأنظار إلى الشبه بين الإنسان وبين القردة العليا Apes.

وعندما طرح دارون نظريته من خلال كتابه «أصل الأنواع عام ١٨٥٩» حرص على أن يتجنب أى ذكر عن تطور الإنسان، ليس لأنه اعتبره مستثنى من التطور، بل لأنه لم يُرد إثارة زوبعة من الجدال، ولكن الكتاب أثار الزوبعة بطبيعة الحال. وفي عام ١٨٧١، أحس دارون أنه ليس لديه ما يخسره، فنشر كتابه «أصل الإنسان».

وقد جعلت نظرية دارون في الأصل المشترك من تَحَدُّر الإنسان من أسلاف شبيهة بالقردة العليا استنتاجًا لا بديل عنه، نظرًا لقوة الشواهد المستَمَدَّة من الشكل الظاهري ومن الحفريات، والتي أكدها أخيرًا علم البيولوجيا الجزيئية.

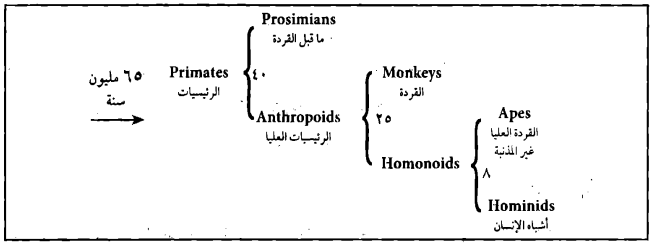
# من ينكر الشُّبه؟

#### رتبة الرئيسيات (١) Primates

الرئيسيات رُتبة من طائفة الثديبات يتميز أفرادها بالقدرة على القبض على الأشياء بأصابع البدين والقدمين والتى زُودت بالأظافر، كما تتميز بأعين أمامية تمكنها من «الرؤية المزدوجة البدين والقدمين والتى زُودت بالأظافر، كما تتميز بأعين أمامية تمكنها من «الرؤية المزدوجة على Binocular Vision» في ثلاثة أبعاد لتعينها على الحركة بين أغصان الأشجار. علاوة على ذلك، فإن الرغبة الجنسية للرئيسيات مستمرة طوال العام بخلاف باقى الثديبات التى تقتصر رغبتها على موسم التزاوج.

وقد ظهرت أسلاف رتبة الرئيسيات منذ ٦٥ مليون سنة، متمثلة في إحدى الثدييات ساكنة الأشجار، وكانت كائنًا ليليًّا يتغذى على الحشرات.

ومنذ • ٤ مليون سنة انقسمت رتبة الرئيسيات إلى مجموعتين: إحداها أشبه بالسناجب وتُعرف بـ «ما قبل القردة \_Prosimians»، ويمثلها الليمور. أما المجموعة الأخرى فهى «الرئيسيات العليا \_Anthropoids»، وهي كائنات اجتماعية تعيش في مجموعات، وتتميز بطول فترة حضانتها لأطفالها، ولها القدرة على «تمييز الألوان \_Color Vision»، كما ظهر فيها تنوع فصائل الدم (A, B, O). (شكل: ١)



(شكل:1) شجرة الرئيسيات

<sup>(</sup>۱) تنقسم الكائنات الحية إلى خمس "ممالك - Kingdom» (المملكة الحيوانية، والنباتية، والفطريات، والبروتستا، والمونيرا). وتنقسم المملكة الحيوانية إلى عدة شعب Phylum منها الفقاريات، التى تنقسم إلى خمس "طوائف - Class» (الأسهاك - البرمائيات - الزواحف - الطيور - الثدييات). وتنقسم كل طائفة إلى عدة "رُتَب - Order»، كالرئيسيات والقوارض. وتنقسم كل رتبة إلى "عائلات - Family» منها القطط وأشباه الإنسان - Hominids. وتنقسم كل عائلة إلى "أجناس - وتنقسم كل البشرى - Hominids» كالإنسان الحديث وكالذئاب، ويشتمل كل جنس على "أنواع - Species» كالإنسان الحديث وكالذئاب.

ومنذ ٢٥ مليون سنة، انقسمت الرئيسيات العليا إلى مجموعتين، شكلت إحداها مجموعة القِرَدَة Monkeys وأما الأخرى Homonoids فكونت الفرع الذى انقسم (منذ ٨ ملايين سنة) إلى عائلتين الأخرى Apes)؛ عائلة القردة العليا غير المُذَنَّبة (Apes) وعائلة «أشباه الإنسان ـ IJominids».

وتشمل عائلة القردة العليا غير المُذَنَّبة (Apes) الغوريل والشمبانزى والأورانج أوتان والجيبون (١).

وقد عُثر على بعض الحفريات التي يمكن أن تكون الجد الأعلى المشترك للقردة والقردة العليا غير المذنبة وأشباه الإنسان، ومنها الحفرية التي أُطلق عليها اسم «إيجبتوبيثيكس Aegyptopithecus» (القرد المصرى غير المذنب) الذي يرجع إلى حوالى ٤٠ مليون سنة.

وقد أظهرت دراسات الجينوم أن القردة العليا غير المذنبة من أصل آسيوى (أورانج أوتان والجيبون) لا تشبه الإنسان وراثيًا. أما تلك التي من أصل أفريقي (الشمبانزي والغوريلا) فهي الأقرب إلينا وراثيًا. وعندما تم الانتهاء من خريطة جينوم الشمبانزي في ديسمبر ٢٠٠٣، ظهر أن التشابه بين الجينات العاملة في كلّ من الشمبانزي والإنسان يصل إلى ٩٨,٧ وهو أكثر من التشابه بين نوعين من جنس واحد Two Species of one Genus، كنوعين من ذبابة الفاكهة مثلًا. أما إذا نظرنا إلى الشفرة الوراثية ككل (العامل منها والخامل)، فيصل التشابه فيها بين الشمبانزي والإنسان إلى حد التطابق (١٠٠٪)(٢)!

لقد أصبحت مهمة علم «البيولوجيا البشرية ـ Human Biology» وعلم الدراسات البشرية (أنثروبولوجيا ـ Anthropology) ذات شقين: فهى من ناحية، تُبرز تفرد النوع الإنساني بالقياس إلى غيره. ومن ناحية أخرى، توضح كيف أن الخصائص العضوية المميِّزة للإنسان قد تطورت عن أسلاف لنا من عالم الحيوان. وهذا الشق الأخير، يطرح سؤالين نجيب عنهما في هذا الفصل:

السؤال الأول: متى وأين انفصل الفرع التطوري الذي أدى إلى ظهور «الجنس البشري\_ ITomo» عن الخط الرئيسي الذي جمعنا مع القردة العليا؟

السؤال الثاني: ما هي المراحل التي مرجها هذا الفرع بعد انفصاله عن القردة العليا إلى أن ظهر فعلًا الإنسان العاقل؟

<sup>(</sup>١) تعنى أورانج أوتان في لغة شبه جزيرة الملايو: إنسان يسكن البرية، وقد بلغ من شبهه بالبشر أن أهل الملايو يعتقدون أنه يستطيع أن يتكلم لكنه لا يفعل، خوفًا من أن يُجبر على العمل.

<sup>(</sup>٢) سندرس ذلك ببعض التفصيل في الفصل القادم.

#### موجات أشباه الإنسان

فى محاولة للوصول إلى الإجابة عن التساؤلين السابقين، نشطت بشكل محموم فى أعقاب ظهور كتاب أصل الأنواع لدارون حركة بعثات استكشافية فى مناطق العالم القديم (أفريقيا وآسيا وأوروبا).

ويمكن تلخيص نتائج حفريات هذه البعثات فى أن أربع موجات رئيسية متتالية لأشباه الإنسان قد ظهرت على وجه الأرض، حسب معلوماتنا الحالية. وقد صحب كل موجة حدوث تطور فى البناء العضوى، بالمقارنة بالموجة السابقة لها، حتى وصلنا إلى الإنسان الحديث.

فمنذ حوالي ٨ ملايين سنة، ظهر في غابات أفريقيا الجميلة الغنية نوع من الرئيسيات يمشى على قدمين ويستعمل يديه في أغراض أخرى. لذلك سُميت هذه المجموعة عند اكتشاف حفرياتها باسم أشباه الإنسان «هومينيد ـ Hominids». وكان أقدم ما أُكتُشف منها هياكل لكائنات أُطلق عليها اسم «قِرَدة الجنوب(١) ـ Australopethicus» (تمثل الموجة الأولى من ألكائنات أُطلق عليها اسم «قِرَدة الجنوب(١) اختفى واندثر نوعان منها، وتطور من النوع أشباه الإنسان)، وقد عُرف منها ثلاثة أنواع(٢)، اختفى واندثر نوعان منها، وقادر على استعمال الثالث «A.afarensis» (منذ ٥ ملايين سنة) كائن أقرب شبهًا بالإنسان وقادر على استعمال يديه بذكاء، سُمِّى «الإنسان الصَّنَّاع» «هوموهابيليس(٣) ـ Homo habilis» (الموجة الثانية من أشباه الإنسان) (شكل: ٢).

<sup>(</sup>١) قِرَدة الجنوب كائنات تختلف عن الكائنات البشرية إلى حد استبعادهم من «الجنس الإنساني ــ Homo»، ومع ذلك فإنهم أقرب إلى الإنسان منهم إلى القِرَدة.

وقد عُثر على أول حفرية منها البروفيسور دارت، أستاذ التشريح بجوهانسبرج بجنوب أفريقيا. وفي عام ١٩٧٧ اكتشف عالم الحفريات الأمريكي رونالد جونسون أشهر نموذج لها، فقد عثر على «لوسي ــ Luci»، وعمرها ٤ ملايين سنة، وقد وُجدت في وادى عفار في إثيوبيا فسُمِيت Australopithecus afarensis. كما وُجدت من قردة الجنوب عدة حفريات في جنوب وشرق أفريقيا، ولم توجد أية حفريات خارج أفريقيا.

إنها كلها أشباه للإنسان، تسير منتصبة القامة وتستخدم يديها، وهي صغيرة الجسم، يبلغ طول البالغ منها أربعة أقدام فقط ووزنه حوالى ١٨ كجم. أما حجم أمخاخها فيبلغ ٥٠٠ سم (يعادل حجم مخ الغوريلا الحديثة)، ولكن بها أن وزنها كان ثُمن وزن الغوريلا، فإن مخ القرد الجنوبي أكبر كثيرًا نسبيًّا من مخ الغوريلا.

وقد استخدم القرد الجنوبي أ**دوات بسيطة جدًّا** من العظم والخشب، ولم يستخدم الحجر الذي بدأت الكائنات ا الإنسية التالية في استخدامه.

وقد أُعلن في مجلة Science (أكتوبر ٢٠٠٩) عن اكتشاف «آردي ـ Ardi» في نفس الوادي (عفار) وهو حفرية يرجع عمرها إلى ٤,٤ مليون سنة، وربها كانت أكثر شبهًا بالإنسان، واكتُشف منها ما يزيد على ٣٥ فردًا..

<sup>.</sup>A.afarensis, A. africans, A. robustus (Y)

<sup>(</sup>٣) في عام ١٩٣١، اكتشف عالم الحفريات البريطاني لويس ليكي ثلاث جماجم لهذا الجنس في تنزانيا، ووجد بجوارها أدوات حجرية بدائية من صنعه. وكان يسير منتصب القامة، ويبلغ طوله ٥,١ متر، ويبلغ حجم مخه ٦٨٠ سم ً.



(شكل:۲) تلخيص مبسط لتاريخ الجنس البشري

ومنذ حوالى مليونى عام تطور من «الإنسان الصَّنَاع» نوعٌ آخر من الكائنات قامته أكثر الموجة اعتدالًا، سُمى «الإنسان منتصب القامة» «هومو إريكتوس ـ Homo erectus» (الموجة الثالثة من أشباه الإنسان)، وهو الذى تكاثر وهاجر إلى كافة أرجاء المعمورة، ووجدت له مئات الحفريات وأُكتُشفت جماجمه فى الصين (إنسان بكين) وإندونيسيا (إنسان جاوه) والجزائر وأوروبا. ويمكن اعتبار هذا الشبيه «لحلقة المفقودة» التى ما زال البعض يصدعنا بها حتى الآن.

<sup>(</sup>۱) يسير هومو إريكتوس منتصب القامة بشكل أفضل من جميع أشباه الإنسان، وتصل قامته إلى ٦, ١ - ١, ٨ متر. أما تجويف الجمجمة فيستوعب مخ حجمه ٩٠٠ سم ويزن ٩٠٠ جرام تقريبًا، أى ما يساوى ثلاثة أخماس المخ البشرى الحديث، ويبلغ ضعف حجم مخ الغوريلا، فكان وسطًا بين مخ القردة العليا ومخ الكائنات الإنسانية. وللجمجمة جبهة منسحبة للوراء وحاجبان بارزان.

وتشير الحفريات إلى أن الإنسان منتصب القامة هو أول من استخدم النار وأدخل اللحوم في طعامه منذ نصف مليون سنة، كما استخدم الآلات المشحوذة من الحجر.

وفجأة، ومنذ ما يقرب من ٢٠٠٠ ألف سنة، اختفى الإنسان منتصب القامة تمامًا، وحل مكانه نوع بدائى من «الإنسان العاقل» «هومو سابينس ـ Homo sapiens» في جميع أرجاء الأرض، وقد وُجدت هياكل منه في أوروبا في وادى نياندر تال Neanderthal بألمانيا. وكان هذا الإنسان أقل مهارة وذكاء من الجنس البشرى المعاصر، وأُطلق عليه اسم «إنسان نياندر تال بالموجة الرابعة). «هومو سابينس نياندر تاليس \_ Homo sapiens neandertalis» (الموجة الرابعة).

استمر إنسان نياندر تال يسكن الأرض حوالى ١٥٠ ألف سنة قبل أن يختفى تمامًا منذ حوالى ٣٥ ألف سنة، وربها يرجع ذلك إلى ظهور الإنسان الحديث وما كان بينها من صراع وسفك للدماء. فقد عَمَر الإنسان الحالى الأرض فى الوقت الذى كان فيه إنسان نياندر تال حيًّا يرزق، واستمر هذا التداخل الزمنى فترة بلغت ١٠ – ١٥ ألف سنة، كان خلالها إنسان نياندر تال مصدر إزعاج ورعب شديدين، بقامته القصيرة وملامحه الخشنة وقوة بدنه وقسوته فى استخدام الآلات الحجرية وكذلك السهام والحراب، لقد كان صيادًا ماهرًا سكن الكهوف والمغارات الجبلية وارتدى الملابس الجلدية.

#### ثم ظهر الإنسان العاقل الحديث Homo sapiens

فى عام ١٨٦٨، عثر العمال على عدد من الهياكل العظمية البشرية، تشبه عظامنا تمامًا، فى كه ف كرو – مانيون بفرنسا، فأُطلق عليها «إنسان كرو – مانيون بفرنسا، فأُطلق عليها «إنسان كرو – مانيون فقد أُكتشفت فيما بعد فى عمر هذه الهياكل إلى حوالى ٤٠ ألف سنة مضت. أما النماذج الأقدم فقد أُكتشفت فيما بعد فى أثيوبيا وعمرها ١٣٠ ألف سنة، إلا أن فرنسا هى التى قدمت الهياكل العظمية الأفضل حفظًا.

وقد اختلفت الصفات النشريجية لإنسان كرو ـ مانيون عن صفات من سبقه من أشباه

<sup>(</sup>۱) في عام ۱۸۵٦، اكتشف بعض العمال داخل كهف بوادى نياندرتال بألمانيا أربع عشرة عظمة بشرية منها جمجمة، ثم توالى العثور على هياكل عظمية كاملة في أماكن مختلفة تحمل نفس المواصفات. لقد تميز إنسان نياندرتال برأس كبير الحجم، وتحمل الجمجمة مخايتراوح حجمه بين ۱۳۰۰ سم ولكنه أصغر من الأمام، إذ تميل جبهته إلى الوراء، ولما كان الفص الأمامي يحتوى على مناطق المخ التي تقوم بالتفكير المجرد فقد كان قوم نياندرتال أقل ذكاء منا. كما كان بالجمجمة حواف بارزة من العظم فوق العينين لا وجود لها عندنا، وكانت ذقنها مرتدة إلى الخلف وأسنانها بارزة بشكل غير عادى. أما أطرافه فكانت عظامها غليظة وثقيلة وقصيرة نسبيًّا مما يوحى بأن قامته كانت أقصر من قامة الإنسان الحالى. وقد أظهر هذا الجنس مقدرة على صنع آلات حجرية وعظمية لا بأس بها، فقد صنع المثاقب والمكاشط والإبر العظمية والرماح والسهام والفؤوس والشواطير، كما عرف دفن الموتى في قبور جُهزت خصيصًا لذلك، وكانوا يضعون مع موتاهم الطعام والأسلحة والزهور.

الإنسان. فقد كان طويل القامة (حوالى ١٨٠ سم)، ويبلغ حجم تجويف جمجمته حوالى ١٣٥٠ سم، ولكن جبهته أصبحت رأسية وارتفعت كثيرًا فوق مستوى الحاجبين، مما يشير إلى نمو الفصوص الأمامية للمخ (التي تشتمل على مراكز السلوك والكلام). كما أصبح فكه السفلى وأسنانه أكثر رقة وأخف وزنًا، مع ظهور الذقن التي لم يوجد لها نظير في أشباه الإنسان.

وقد تميز هذا الإنسان بحس جمالي وفني ظهر في تشكيله للأدوات الحجرية والعظمية وزخر فتها، وفي إعداد الأماكن للسكن، بل إنه عرف الرسم بالألوان على جدران المغارات (١). وكانت له اهتمامات ميتافيزيقية، إذ تحتوى مدافنه على بقايا بشرية موضوعة بشكل جنيني ومزينة بأساور وعقود وأقراط.

وللعلماء أسلوب طريف لتبسيط مسائل الزمن، فيقومون باختصار عمر الحياة على كوكب الأرض (حوالى ٧,٧ مليار عام) إلى عام واحد، يمثل كل يوم فيه عشرة ملايين عام تقريبًا. وتبعًا لذلك التصور، تكون أشباه الإنسان قد ظهرت صباح اليوم الأخير من هذا العام، وقد ظهر الإنسان منتصب القامة حوالى الساعة التاسعة من مساء نفس اليوم. أما الجنس البشرى العاقل (هومو سابينس)، فقد ظهر قبل انقضاء الليلة الأخيرة بنصف ساعة تقريبًا، بينها لا يشغل كل ما نعرفه في التاريخ من علماء وكُتّاب وملوك وقادة إلّا الثواني الأخيرة من عام (١٠ اللاف عام).

# أين نشأ الإنسان الحديث

#### أفريقيا ثم أفريقيا ثم أفريقيا ال

كانت هناك نظريتان حول نشوء الإنسان الحديث؛ ترى الأولى أن كل السلالات الحالية قد انحدرت من «الإنسان منتصب القامة \_ Homo erectus» في وقت واحد في أماكن متفرقة؛ حيث غطى التوزيع الجغرافي لهذا الكائن المنطقة ما بين شرق أفريقيا وجنوبها إلى شرق آسيا، وتسمى هذه النظرية «النشأة متعددة المناطق \_ Theory of multiregional origin».

<sup>(</sup>۱) أصبحت رسومات ما قبل التاريخ على جدران الكهوف من الفنون المثيرة للاهتمام، ومعظمها لعمليات صيد الإنسان للحيوانات. وقد وُجدت في أماكن كثيرة من العالم كأوروبا وأفريقيا والبرازيل والهند. وتُعتبر رسومات كهف «ألتاميرا ـ Altamira» بإسبانيا أول ما تم التوصل إليه عام ۱۸۷۹، وترجع إلى حوالى ۲۸,۵۰۰ سنة، بينا تعتبر رسومات كهف Chauvet بفرنسا أقدم هذه الرسومات (منذ حوالى ۳۲,۰۰۰). ويوجد في فرنسا وإسبانيا أكثر من ۳۵، کهفاً بها مثل هذه الرسومات.

أما النظرية الثانية فترى أن سلالة «الإنسان منتصب القامة» التى عاشت فى شرق أفريقيا قد تطورت إلى الإنسان الحديث هناك، ثم تفرقت عشائر هذا الكائن خارج أفريقيا. وكان يُعتقد أن هذه النظرية قد فقدت صلاحيتها، ولكن علم البيولوجية الجزيئية (١) أثبت أن الإنسان الحديث بتوزيعاته الجغرافية المختلفة انطلق من مكان واحد منذ حوالى ١٧٠ ألف سنة، وبذلك كادت القضية أن تحسم لصالح نظرية «انطلاقًا من أفريقيا ــ Out- of- Africa model».

وقد أثبتت دراسات «الدنا\_DNA» أن إنسان كرو- مانيون لم ينشأ من النياندرتال، بل إن كليهما نشأ من إنسان أسبق، هو «الإنسان منتصب القامة» الذى تفرع إلى فرعين: أحدهما أدى إلى النياندرتال والثانى إلى الإنسان الكرو- مانيون. فهم إذًا أبناء عمومتنا وليسوا أجدادنا.

وتُظهر الأدلة القوية أن إنسان كرو - مانيون الذى ظهر فى أفريقيا منذ ١٣٠-١٧٠ ألف سنة قد هاجر منها إلى الشرق الأوسط ثم إلى أوروبا، وفى هذه الأماكن عاش مع إنسان نياندر تال لبضعة آلاف من السنين قبل أن يحل محله تمامًا (حلول استبدال وليس حلول تطور أو ذوبان) منذ حوالى ٣٤ ألف سنة.

ومنذ ١٣ ألف سنة هاجر الإنسان الحديث من أوروبا إلى أمريكا الشهالية عن طريق شهال شرق سيبريا؛ حيث كان هناك جسر عريض من اليابسة بين سيبريا وألاسكا استمر حتى ذابت المثالج بعد العصر الجليدى. ومن أمريكا الشهالية اتجه الإنسان الحديث صوب أمريكا الوسطى وأمريكا الجنوبية.

إذًا، يصبح ما استقر عليه العلم (حتى الآن) أن «القردة الجنوبيين ـ Australopithecus» نشئوا ووُجدوا في أفريقيا فقط، وأنهم أسلاف النوع الأقدم من «الجنس الإنساني ـ Ilomo فهو «الإنسان الصَّنَّاع ـ Homo habilis»، الذي ظهر في أفريقيا وتطور عنه «الإنسان منتصب القامة ـ Homo erectus». ويُعتبر الأخير سلف إنسان نياندرتال وإنسان كرو – مانيون، اللذين كان أول ظهور لهما في أفريقيا كذلك. لذلك استحقت أفريقيا الجميلة العظيمة أن يُطلق عليها اسم «مهد الجنس البشري ـ The Cardle of Humanity».

<sup>(</sup>١) تم ذلك الإنجاز عن طريق فحص جزيئات الدنا DNA في الميتوكوندريا (والتي نرثها من الأم)، وكذلك فحص جزيئات الدنا في الكروموسوم الذكري Y (والذي نرثه من الأب).

#### الفرق بيننا وبينها

من هذا العرض يتبين أن العلماء قد تمكنوا من تقديم صورة (لا بأس بها) عن تطور الإنسان من سلفه المشترك مع القردة العليا غير المذنبة، مرورًا بأشباه الإنسان، حتى وصلنا إلى الإنسان الحديث. ويمكن تلخيص ملامح هذا التطور في ثلاث نقاط رئيسية:

أولًا: الزيادة التدريجية المطردة في سعة تجويف الجمجمة، مما يعكس الزيادة في حجم المخ (حجم مخ الشمبانزي ٤٥٠ سم ومخ الإنسان الحديث ١٣٥٠ سم – حوالي ثلاثة أمثال). مع ملاحظة أن جزءًا كبيرًا من هذه الزيادة حدث في الفص الأمامي من المخ (المسئول عن الوظائف المعرفية والشعورية للإنسان). (جدول: ١)

(جدول: 1) الزيادة التدريجية في حجم مخ أشباه الإنسان والإنسان

| حجم المخ  | العمر        | الطبقة والنوع                   |
|-----------|--------------|---------------------------------|
|           | ·            | Genus species                   |
| ۰ ۰ ۵ سـم | ۸ ملايين سنة | القرد الجنوبي                   |
| ·         |              | Australopithecus afarensis      |
| ۰ ۱۸ سم   | ٥ ملايين سنة | Homo habilis الإنسان الصَّنَّاع |
| ۹۰۰سم     | مليونا سنة   | الإنسان منتصب القامة            |
|           |              | Homo erectus                    |
| 1714      | ۲۰۰ ألف سنة  | الإنسان العاقل النياندرتالي     |
| سم"       |              | Homo sapiens neanderthalis      |
| ۱۳۵۰سم    | ١٣٠ ألف سنة  | الإنسان العاقل الحديث           |
| %1·±      |              | Homo sapiens sapiens            |

ثانيًا: لما كانت السمة الرئيسية التى تُمَيِّز الجهاز الحركى لـ«أشباه الإنسان ـ Hominids» هى السير على القدمين منتصب القامة (القدمانية Bipedalism)، فقد أصبح العمود الفقرى ذا قوسين (على شكل S) بدلًا من قوس واحد (على شكل C) فى القردة العليا، وبذلك ينتقل

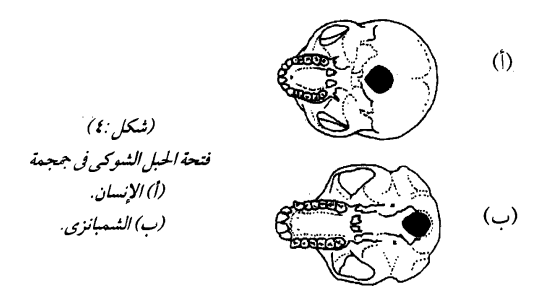
وزن الرأس والجسم إلى الحوض الذي أصبح متسعًا ومائلًا للأمام بطريقة تنقل وزن الجسم إلى الساقين مباشرة، وقد اقتضى ذلك أن يكون أسفل عظمة الفخذ متجهًا للداخل (شكل: ٣).



(شكل:۳) قارن العمود الفقرى ووضع الحوض وعظمتى الفخذ في الإنسان والشمبانزي

**YVY** 

وقد تطلب الوضع المنتصب للإنسان أن يخرج الحبل الشوكي من فتحة أفقية في منتصف قاع الجمجمة، بعد أن كان خروجه من فتحة رأسية قرب مؤخرتها في القردة العليا. . (شكل: ٤)



أما الإصبع الأكبر من القدم، فقد أصبح موازيًا لباقى الأصابع في الإنسان ليسمح بالسير على القدم، بدلًا من وجوده متجهًا للداخل في الشمبانزى للقيام بالقبض على الأشجار كاليدين تمامًا. وقد أصبح وزن الطرفين السفليين يمثل ٣٥٪ من وزن الجسم بعد أن كان ١٨٪ في الشمبانزى، كما أصبحا أطول من الأطراف العلوية. ويستهلك السير على قدمين طاقة أقل ويحقق حركة أسرع وأيسر بين أعشاب السافانا حيث عاشت أشباه الإنسان، كما يقلل من تعرض الجسم لأشعة الشمس الحارقة بمقدار الثلثين.

ثالثًا: تحرُر اليدين وزيادة مدى حركة الإصبع الإبهام، ونقص وزن الطرفين العلويين (أصبح ٨٪ من وزن الجسم في مقابل ١٥٪ في الشمبانزي). وقد مَكَّنَ ذلك من استخدام اليدين في العديد من الأغراض:

- جمع الغذاء والصيد وحمل أفراد الأسرة. وبذلك نشأ مجتمع «القنص والجمع Hunter وهو Gatherer » الذى يقوم فيه الرجال بالصيد، وتقوم فيه الإناث بجمع الأغذية النباتية، وهو أسلوب المعيشة الذى استمر ما يزيد عن مليونى سنة.
- أمكن ذلك من تكوين الأسرة وتماسكها. وساعد على ذلك قبول أنثى الإنسان ممارسة الجنس في أي وقت، على عكس غيرها من الثدييات التي لا تقبل الجنس إلا عند التبويض،

أحيانًا مرة كل سنة أشهر. وقد صاحب ذلك اختلاف أسلوب المارسة الجنسية عن باقى الثدييات (أصبح وجهًا لوجه).

- سمح تكوين الأسرة بإطالة فترة الحضانة لعدة سنوات، يكتمل خلالها نمو المخ واكتسابه خبرات أكبر.
- مكَّن الذكاءُ الإنسانَ من استعمال اليدين في شطف الأحجار وتشكيلها، مما أدى إلى تقدم «تكنولوجيا» الصيد وسلخ الجلود ونزع اللحوم عن العظام، وبذا أمكن توفير نوعية من الغذاء أكثر ثراءً وكفاءة من الأغذية النباتية.
- أستعملت البدان في الإشارة، وأدى ذلك (مع استعمال عضلات الوجه في التعبير) إلى تحسن المقدرة على التواصل، والتي تطورت مع تشكيل المقاطع الصوتية إلى ظهور اللغة.

ولكن، هل هذه الفوارق الجسدية بين الإنسان الحديث وبين مَن سبقه مِن أشباه الإنسان كافية لتفسير ما صرنا عليه من تميز؟

### الحقيقة البيولوجية للإنسان

ذكرنا في الفصل الرابع أن الكائنات الحية تشترك مع المادة غير الحية في اشتهالهما على المادة والطاقة، ثم تميزت الكائنات الحية بإضافة «المعلومات» واختزانها في شريط الدنا الحامل للشفرة الوراثية، ومن ثم فإن الحياة (على المستوى البيولوجي) تقابل المعلومات.

وبالمثل، فإن حقيقة الإنسان (على المستوى البيولوجي) تقابل المزيد من المعلومات. فكل خلية من جسد الإنسان الحديث Homo sapiens sapiens مزودة بشريط معلومات وراثى يحتوى على أربعة آلاف مليون معلومة (أو Bit حسب لغة الكمبيوتر \_الفيروس يحمل ١٠٠٠٠ معلومة) تراكمت فيه بالانتخاب الطبيعى خلال ما يقرب من أربعة آلاف مليون سنة، هي عمر الحياة على كوكب الأرض (١).

ويختلف الإنسان عن أرقى الحيوانات في حوالي ٢٪ من شفرته الوراثية العاملة. وينبغى ألّا ننظر إلى هذه الاختلافات نظرة كَمِّية فقط، ففي هذه الـ ٢٪ يكمن سر التفوق المعرفي الشاسع

<sup>(</sup>۱) حديثنا هنا عن الفوارق البيولوجية المادية، وليس عما يتميز به الإنسان من ملكات عقلية وروحية، فلهذا الحديث مجاله في الفصل الحادي عشر.

للجنس البشرى على غيره من الحيوانات، إذ أدى هذا الاختلاف الضئيل إلى نمو ضخم للقشرة المخية، أضاف مخزنًا للمعلومات في خلايا المخ يتسع لحوالى عشرة تريليونات (واحد على يمينه ١٣ صفرًا) معلومة إضافية Bit.

ويخرج الإنسان إلى الحياة وهذا المخزن المعلوماتي فى المخ فارغًا، وتتولى الأسرة والبيئة المحيطة والقراءة والتعليم والتدريب إمداده بالمعلومات. ومن هنا، يفقد الإنسان الذي لا يتولى «رعاية» هذه المخازن ولا يملؤها بالمعلومات المفيدة أغلب مبررات آدميته.

ويبلغ حجم مخ الطفل الوليد ربع حجم مخ الإنسان البالغ، ثم ينمو المخ ويمر بعدة أطوار إلى أن يكتمل نضجه. ويتقدم العمر بالإنسان ويطرق أبواب الشيخوخة فيصاب المخ بالضمور وتنخفض عدد خلاياه العصبية فترق قشرته المخية، ويتباطأ التواصل بين مراكزه المختلفة، كما ينخفض معدل إفرازه للناقلات العصبية الكيميائية.

ويصحب هذا الانتكاس تدهور في وظائف المخ العقلية والوجدانية والسلوكية والشخصية. وفي الحالات الشديدة (عته الشيخوخة) يستمر التدهور التدريجي حتى يفقد الإنسان ذاكرته وشخصيته تمامًا ويصاب بسلس البول والبراز ويحيا حياة حيوانية لا يعى معها شيئًا مما حوله، ويحتاج لمن يقوم بإطعامه والاهتمام بجميع حاجياته (١).

يعتقد المتخصصون أن عته الشيخوخة يعود ببنية ووظيفة أمخاخ بعض الناس إلى حالة تشبه ما كان عليه أشباه الإنسان (الإنسان معتدل القامة والإنسان الصَّنَّاع). وإن لم يكن لدينا تصور مفصل للوظائف المخية لهذه الكائنات، فلا صعوبة في إثبات وجود هذا التشابه مع أقرب الرئيسيات منا، ألا وهو الشمبانزي!

### ﴿ وَمَن نُعَيِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ [يس: ٨٦]

<sup>(</sup>۱) فى كتاب الطب النفسى المعاصر (تأليف أ.د أحمد عكاشة و أ.د طارق عكاشة) عام ۲۰۰۹، يقسم المؤلفان التغيرات التي تصيب مريض عنه الشيخوخة إلى ٤ مجموعات:

تغير عقلى: فيضطرب الفهم ويتشتت الانتباه، ويصعب التركيز وتضمحل الذاكرة، تجاه الأحداث القريبة أولًا،
 ثم تمتد لتشمل كل حياة الفرد، مع اضطراب في تَعَرُّف الزمان والمكان، وتدهور القدرة على الحكم والتقدير السليم،
 مع التأرجح الواضح في درجة الانتباه.

٣- تغير وجداني: يظهر عدم التناسب الوجداني والضحك والبكاء دون سبب وبطريقة اندفاعية فجائية.

٣ تغير سلوكى: يسلك المريض سلوكًا غريبًا عن طبيعته، كالاستغراق في الجنس واستعراض أعضائه التناسلية أمام زوجته وأولاده وأحيانًا أصدقائه، مع التصرف الصبياني في كثير من نواحي نشاطه العام.

٤ تغير في الشخصية: يأخذ ذلك طابع الأنانية والسلبية، وكثرة الطلبات وضيق الاهتهامات، والعزلة عن الناس مع حب التملك والسيطرة.

#### كلام.. عن الكلام(١)

من أهم مراكز المخ البشرى وأكبرها مراكز اللغة ـ تفكيرًا ونطقًا وسمعًا وفهمًا. وتمثل «اللغة» فارقًا جوهريًّا بين الإنسان وغيره من الكائنات، فهى تضع داخل المخ مقابلًا للعالم المحيط، فتمكن الإنسان من أن يكون له تاريخ وأن يعيش الحاضر وأن يخطط للمستقبل. كما تعتبر اللغة وسيلة أساسية للتفكير خصوصًا فيها يتعلق بالمفاهيم المجردة. ذلك بالإضافة طبعًا إلى أن اللغة هي أهم وسائل الاتصال. ومن ثمَّ، فإن تخلف لغة أمة ما عن مواكبة العصر يؤدى إلى تخلف مواز في الفكر والحضارة.

وقد اهتم الإنسان منذ عصور بدراسة اللغة. وخلال القرن العشرين تركزت دراسات «علوم اللغويات Linguistics» حول بعض نواحى الكلام مثل الصوتيات Phonetics<sup>(۲)</sup> و «معانى المفردات (۳) ـ Syntax».

وبينها تظل الصوتيات وتركيب العبارات ثابتة تقريبًا على مدى السنين، فإن المفردات تتطور يومًا بعد يوم وتتطبع بطباع أصحابها وتؤثر في حياتهم (١).

ولعل أهم الدراسات في مجال «تركيب العبارات ـ Syntax» دراسات «ناعوم تشومسكى ـ Massachusetts Institute» (٥) من معهد ماساشو سـ تس للتكنولوجيا Noam Chomsky» من معهد ماساشو سـ تس للتكنولوجيا of Technology (M.I.T.) ومـن أهـم ما أضافته مدر سـة تشومسكى للغويات، مفهومان مهيان مبنيان على دراسة واسعة للغات الجاعات المختلفة:

<sup>(</sup>١) بتصرف عن كتاب «العلم والبيولوجيا»، تأليف د. سمير حنا صادق، المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>۲) فى مجال "الصوتيات\_Phonetics»، قُسمت الحروف إلى حلقية (من الحلق: ح، خ، هـ)، ولسانية (من سقف الحلق: ر، ز، س، ش، ص)، وشفوية (من الشفاه: ب، ف، م). وقد أظهرت الدراسات المقارنة ارتباط بعض الحروف بمعنى معين: فحرف السرية في كل اللغات بالأم (أم، madre, mere, mother)، بينها يرتبط حرف الباء بالأب (أب، F=P) padre, pere, fathe).

<sup>(</sup>٣) في مجال «المفردات \_ Semantics»، دلت الدراسات على أن العديد من اللغات الأوروبية لها أصول سنسكريتية ترجع إلى هجرة الجنس الإندو آرى من شمال غرب الهند إلى أوروبا.

<sup>(</sup>٤) تحتوى اللغة العربية على كلمات عديدة تعبر عن الناقة وتختلف حسب كمية اللبن الذى تدره، كما تحتوى على العديد من الكلمات التي تعبر من الكلمات التي تعبر عن الأسد والسيف. واللغة الإنجليزية الحديثة تحتوى على العديد من الكلمات التي تعبر عن الأسكيمو على العديد من «الدقة»، منها: Precision. accuracy. sensitivity, specificity. etc، الكلمات التي تعبر عن الثلج.

<sup>(</sup>٥) قفزت مدرسة تشومسكى بعلوم اللغويات قفزة عظيمة لعب هو شخصيًّا دورًا كبيرًا فيها. وتشومسكى، إلى جانب تخصصه، عالم في الرياضيات والفلسفة وعلم النفس، وهو أيضًا إنسان مثقف صاحب مدرسة سياسية تتسم بالتعاطف مع بلاد الجنوب عمومًّا (خصوصًا مع القضية الفلسطينية) وبمهاجمة الرأسيالية الأمريكية المتوحشة.

المفهوم الأول هو «الأجرومية (النظام) الخلاقة ـ Generative Grammar». لقد أثبت تشومسكى (ما أكدته دراسة خرائط المخ فيها بعد) أن الطفل يولد ومخه مُعَد لتكوين جمل صحيحة ذات معنى. فبمجرد تلقيه لبعض المفردات وبعض العبارات يصبح قادرًا (بالقياس عليها) على تكوين ما لا نهاية له من الجمل صحيحة التركيب. وتتم هذه العملية في مرحلة مبكرة من العمر وتصبح هذه اللغة هي «اللغة الأم»(١).

والمفهوم الثانى هو «الأجرومية (النظام) العالمية ـ Universal Grammar». فقد أثبت تشومسكى أن الجنس البشرى بأكمله يتفاعل مع اللغة بطريقة متماثلة على اختلاف أصوله ولغاته، وأن البشر يصنعون جُمَلَهم بطريقة متشابهة تُطوَّع وتخضع جزئيًّا للظروف المحيطة (١٠) ومن هذا التشابه، أن الجملة تتركب من فعل وفاعل ومفعول به، وأن للأحداث زمنًا ماضيًا أو مضارعًا أو مستقبلًا، وغيرها.

#### ولكن متى نطق الإنسان بالكلام؟

إن الإجابة عن سؤال متى تعلم الإنسان الكتابة أمر سهل، فهناك «حفريات كتابية» يرجع عمرها إلى حوالى عشرة آلاف سنة. أما الإجابة عن سؤال «متى تكلم الإنسان؟» فهى في منتهى الصعوبة، إذ لا توجد «حفريات كلامية» يمكن بها تحديد بدء ظهور هذه المقدرة.

وقد وُجدت علامات في جماجم «الإنسان الصناع» تثبت وجود أهم مراكز المخ اللغوية (منطقة بروكا) في مخ هذه الكائنات، مما يشير إلى أن الإعداد لنشأة القدرة على الكلام قد حدث منذ حوالى خمسة ملايين عام.

ولا شك أن نشأة المقدرة على الكلام عملية معقدة، سبقتها نشأة مراكز داخل المخ لتقييم البيئة المحيطة، وعندما تمكن الإنسان من ذلك بدأ في التواصل عن طريق «الإشارات» باليد والوجه، والتي قد يصحبها إصدار بعض الأصوات (٣).

<sup>(</sup>۱) لعل هذه الحقيقة العلمية توضح عبثية محاولة التخلص مما يطلق عليه «اللغة العامية» بحجة أنها لغة منحطة، وأنه ليس لها قواعد، فليست هناك لغة بلا قواعد. واللغة العامية هي ما يتحدث به وما سوف يتحدث به الشعب لعشرات ومئات السنين المقبلة، فهي «اللغة الأم» التي يتعلمها أبناؤنا في السنوات المبكرة في مرحلة تكوين «الأجرومية الخلاقة».

 <sup>(</sup>٢) ينطبق هذا أيضًا على القبائل البدائية التي لم تختلط بغيرها في جنوب شرق آسيا، وعلى لغات أطفال العبيد المختطفين
 من جهات مختلفة من أفريقيا والذين يضطرون لاختراع لغة خاصة بهم، وعلى لغة الإشارات للبكم.

<sup>(</sup>٣) لبعض القردة الصغيرة ثلاث صيحات مختلفة، تنبه إحداها إلى وجود ثعبان والأخرى إلى وجود نسر طائر والثالثة إلى وجود نمر يقترب، وكل منها تتطلب من باقي القردة اتخاذ إجراءات معينة مختلفة.

ثم تلت ذلك مرحلة الكلام، التى تتطلب إلى جانب مراكز المخ موقعًا معينًا للحنجرة، يتمثل في انخفاض مستواها ومستوى الحبال الصوتية، وهذا الموضع موجود في الإنسان فقط. ومن خلال ما اكتشفه العلماء من أن تغير موقع الحنجرة يصحبه تغير في شكل ثقب قاع الجمجمة Foramen magnum، توصلوا إلى أن الكلام خاصية لم يكتمل تشكلها إلا بظهور الإنسان الحديث، وتأكدوا أيضًا أن إنسان نياندرتال كان يفتقد هذه المقدرة.

وللمزيد عن نشأة اللغة، وعن تشكيل الحنجرة، ألخص لك قارئى الكريم مقالًا نُشر في مجلة «العلوم الأمريكية ـ Scientific American» عدد ديسمبر ٢٠٠١، لمؤلفه عالم البيولوجيا والأنثر وبولوجيا الأمريكي جان تاتير سل، أمين متحف الأنثر وبولوجيا في المتحف الأمريكي للتاريخ الطبيعي بمدينة نيويورك، والمقال بعنوان:

#### كيف صرنا بشرًا How we came to be Human

«عندما نتأمل إنجازات الإنسان الحديث الحضارية وقدراته الإدراكية غير العادية، ندرك مقدار الإعداد والتوجيه والتخطيط في عملية نشوئه، حتى أصبحنا على الصورة التي نحن عليها الآن.

هناك مصطلح مهم ومحورى تم إدخاله حديثًا فى علم البيولوجيا التطورية وهو «تَكَيُّف مسبق ـ Exaptation»، والمقصود منه «ظهور تغيرات بيولوجية معينة فى مرحلة ما تمهيدًا لاستغلالها للقيام بوظائف جديدة فى مرحلة لاحقة»(١).

دعنا نتأمل علاقة التكيف المسبق بعنوان المقال: كيف صرنا بشرًا.

عندما وصل إنسان كرومانيون (الإنسان الحديث) إلى أوروبا منذ حوالى ٤٠ ألف سنة، مارس سلوكيات وحقق إنجازات تميزه عن جميع أشباه الإنسان التى عاشت على الأرض (٢٠). وقد تميزت إنجازاته جميعًا بسمة مهمة، وهى «القدرة على الإدراك والتعبير الرمزى»، فرسومات الحيوانات على جدران الكهوف ترمز إلى الحيوانات ذاتها، ودفن الموتى في وضع الجنين يرمز إلى الكمون قبل بداية حياة أخرى، وهكذا.

<sup>(</sup>۱) المثال الكلاسيكي للتكيف المسبق الذي يُستغل في مرحلة لاحقة هو ريش الطيور، فوظيفة الريش الأساسية في الوقت الحاضر عند الطيور هي الطيران، لكن الريش ظهر قبل ظهور الطيران بل وقبل ظهور الطيور بملايين السنين ولم يستعمل في شيء على الإطلاق، عندما كان يغطى أجسام بعض الديناصورات الصغيرة (الأركيوبتيركس)!! تمهيدًا لاستخدامه في وظيفته الأساسية عندما تنشأ الطيور من الزواحف.

<sup>(</sup>٢) من هذه الإنجازات أعمال النحت والنقش والرسم والحُلي والموسيقي، والفهم البارع لخواص المواد والزركشة الدقيقة المضنية للأدوات العملية، وكذلك المفاهيم الميتافيزيقية المتمثلة في مراسم دفن الموتى.

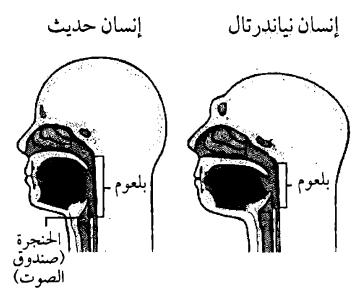
ولا شك أن «الإدراك والترميز ـ Cognition and Symbolism» أهم ما يميز عملياتنا العقلية أيضًا، فنحن «ندرك» العالم من حولنا كوجود مُقَسَّم إلى عدد هائل من العناصر المنفصلة التى نطلق عليها أساء خاصة، وهذا هو «الترميز». ومن خلال هذه «الرموز»، يمكننا أن نستحضر جزئيات العالم بتفاصيلها، بل وأن نعيد تشكيلها والتعامل معها من خلال طرح أسئلة مثل: ماذا يحدث لو لم تقع حادثة ما؟، إن القدرة على طرح وإجابة هذا السؤال هي أساس إبداعنا الحضاري الذي نفخر به.

وتُعتبر اللغة أفضل مثال لعمليات الترميز التي يقوم بها العقل البشرى. ولا شك أن لغتنا لم تنشأ من لغة بدائية لبعض الرئيسيات، ومن المؤكد كذلك أنه لا يتم إبداعها في كل جيل؛ لذا لا سبيل لإنكار وجود غريزة لغوية خُلِقَت في العقل البشرى، ربها منذ بدأ نمو المنح في مرحلة «الإنسان الصَّنَّاع \_ I-Tomo habilis» منذ خمسة ملايين عام.

إن الانتقال من أسلوب حياة غير لغوى إلى أسلوب حياة لغوى كالذى نألفه، يمثل قفزة إدراكية ضخمة، ولا بدأنها تمت على مراحل متعددة تشبه الطريقة التى يكتسب بها الأطفال لغتهم؛ حيث يبدءون باكتساب المفردات، يلى ذلك تشكيل الجمل ثم بناؤها الصحيح بعد بلوغ الأطفال سن عامين تقريبًا.

وكما تحتاج وظيفة الكلام إلى مركز دماغى متخصص، فإنها تحتاج إلى «ممر صوتى (١٠ Vocal tract Vocal tract)» يستجيب بشكل مناسب لتعليهات الدماغ. فالأصوات الأساسية تتولد عند الأحبال الصوتية ثم تُعدَّل بعد ذلك في البلعوم والممرات الهوائية التي فوقه. وفي إنسان نياندرتال وفي القردة العليا والأطفال المولودين حديثًا يكون وضع الحنجرة مرتفعًا في الرقبة فيكون البلعوم قصيرًا مما يقلل إمكانات تعديل الأصوات المنطوقة. ومع نمو الأطفال تتحرك الحنجرة لأسفل فيزداد طول البلعوم، مما يسمح بتشكيل الأعضاء اللازمة لتعديل الأصوات المنطوقة، وتزداد معه القدرة على إخراج الكلام الواضح (شكل: ٥).

<sup>(</sup>١) يتكون الممر الصوتى من الحنجرة وما فيها من أحبال صوتية، ثم البلعوم الذي هو الأنبوب الذي يعلو الحنجرة وينفتح على التجويفين الفمي والأنفي، ثم اللسان والشفتين والجهاز المصاحب لهم (شكل:٥).



(شكل: ٥) مقارنة بين رأس ورقبة الإنسان الحديث وإنسان نياندرتال، تبين الفرق في بنية الممر الصوتى. إن البلعوم الأطول في الإنسان الحديث هو الذي مَكَّن من تشكيل الأعضاء اللازمة لإنتاج الكلام الواضح.

لقد أظهرت الحفريات أن الإنسان اكتسب الممر الصوتى القادر على إحداث الكلام الواضح قبل نحو نصف مليون سنة، أى قبل أن يصبح أسلافنا قادرين على عمارسة اللغة وعلى التكلم «وهذا مثال جيد للتكيف المسبق». إن استطالة البلعوم لتشكيل الممر الصوتى الفعال تحتاج إلى نتوءات معينة في قاع الجمجمة، وهذه النتوءات تُعد عيوبًا من الناحية التشريحية، ولكنها ظهرت وظلت موجودة لمدة طويلة جدًّا قبل أن يُستفاد من مزاياها اللغوية.

يأتى الآن دور السؤال المحرج للانتخاب الطبيعى العشوائى؛ كيف يتثنى وجود هذا الممر الصوتى البشرى مئات الآلاف من السنين قبل أن ننطق كلماتنا؟ لا شك أنه «التصميم الذكى والتطور الموجه».

انتهى كلام عالم الأنثروبولوجيا، جان تاتيرسل، حول كيف صرنا بشرًا.

#### القارئ الكريم..

فى رحلتنا فى أعماق التاريخ، رأينا أن للإنسان الحديث أسلافًا جمعت بينه وبين القردة العليا. وقد مر الفرع الذى شكل الإنسان الحديث بثلاثة تعديلات جسدية أساسية حتى وصلنا إلى شكلنا النهائى؛ وهى الزيادة التدريجية فى حجم المخ/ الجمجمة وانتصاب القامة وتحرر البدين مع زيادة مدى حركة الإصبع الإبهام.

وما كان لهذه التعديلات أن تؤتى ثهارها لولا أن تعلم الإنسان الحديث الترميز في التفكير والترميز في التعبير (ملكة الكلام). وقد تم الإعداد تشريحيًّا لنشأة اللغة قبل أن يبدأ أسلافنا في الكلام بفترة طويلة. كما أُعطى الإنسان المقدرة الفطرية على تكوين الجمل الصحيحة وبنفس البنية اللغوية، وإن اختلفت اللغات.

هذا، وقد مكن «الترميزُ» الإنسانَ من أن يصير مخلوقًا مفكرًا بانيًا للحضارة وناقلًا فكره للأجيال التالية.

وينبغى أن نؤكد هنا أن ما مر بنا من مفاهيم حول نشأة الإنسان قابل للتعديل في التفاصيل ما بين عشية وضحاها، بناء على ما يكتشفه المتخصصون من حفريات. لكن لا شك أن الخطوط العريضة التى ينبنى عليها هذا السيناريو ستظل كها هي، كها أثبت علم البيولوجيا الجزيئية.

ويطرح هذا الفصل سؤالين مهمين:

الأول: كيف تم الإعداد لحدوث هذه التعديلات والإضافات في شفرتنا الوراثية؟ وهذا ما سنجيب عنه في الفصل القادم.

الثانى: هل تتوقف حقيقة الإنسان واختلافه عما سواه من الكائنات عند هذه الاختلافات البيولوجية، أم أن لنا جوهرًا مميِّزًا أعمق من هذا بكثير؟ وهذا ما سنفرد له الفصل الحادى عشر.

وأختم هذا الفصل بقول (يفرض نفسه عَلَى بإلحاح) لجان تاتير سل جاء في المقال الذي عرضناه، يقول تاتير سل ما نصه:

«إن تَعَلُّم الإنسان الترميز في التفكير والتعبير (اللغة) يعنى أنه قد أطلق على كل شيء اسمًا، يرمز به إليه».

أَلا يُذَكِّرك ذلك بِأَن الله ﷺ عندما أعدنا للخلافة في الأرض أعطانا مَلكَة باهَى بها ملائكته، فقال:

﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِ كَمَةِ فَقَالَ أَنْبِثُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلَآءِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣١]



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل العاشر

# قراءة الجينوم وحكم لا يقبل النقد

- ما الجينوم
- القراءة الأولى للجينوم

أولًا: الجينوم لغم المختصر المفيد

ثانيًا: متشابهون، لكن أجدادنا مختلفون

ثالثًا: قائد أوركسترا الجينات

رابعًا: العشوائية تثير السخرية

خامسًا: لا فرق بين «التطور داخل النوع» و «التطور من نوع إلى نوع»

سادسًا: السلف المشترك حقيقة بيولوجية

سابعًا: مناطق كانت خاملة وتم تنشيطها في الإنسان

ثامنًا: برهان الجينات الكاذبة

- ماذا بعد الجينوم
- \* من الجينات إلى ما فوق الجينات
  - ♦ البروتيوم
  - الإنتراكتوم

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

## «أقول بيقين كامل إن القراءة الأولى للجينوم البشرى تتمشى وتتناغم مع الإيمان بالله رجالًا

فرانسز كولنز رئيس مشروع الجينوم البشرى

#### ما الجينوم

كان العالم يتابع باهتهام البيان الذي يلقيه الرئيس الأمريكي بيل كلينتون يوم ٢٦ من يونيه عام ٢٠٠٠، وقد وقف عن يمينه «فرانسز كولنز ـ Francis Collins» وعن يساره «كريج فنتر ـ Craig Venter»، ليعلن للبشرية الانتهاء من مسودة «مشروع الجينوم البشري (١١) فنتر ـ Human genome Project»، الذي سيظل بحق أكبر إنجازات البشرية في مجال البيولوجيا طوال الألف عام القادمة! (٢)

(۱) كانت فكرة التوصل إلى معرفة تتابع القواعد النيتروجينية Sequencing في الدنا، وحدود كل جين ووظائفه في جينوم الإنسان فكرة بعيدة المنال، بل بمثابة حلم، بل أوهام. وذلك أن التوصل إلى أن قاعدة نيتروجينية واحدة وهي «جوانين» قد حلت محل قاعدة أخرى وهي «سيتوزين» كمسبب لمرض خلقي يصيب الأطفال ويُعرف باسم «الأنيميا المنجلية ـ Sickle cell anaemia» قد استغرق من فرانسز كولنز ۱۸ شهرًا. ۱۸ شهرًا من أجل قاعدة واحدة، فكم سيستغرق التوصل لتتابع ثلاثة بلايين زوج من القواعد!!

ومع ذلك بدأ المشروع عام ١٩٩٠ تحت رئاسة جيمس واطسون (الحائز على جائزة نوبل، بالمشاركة، للتوصل الم بنية الدنا DNA) لمدة عامين، ثم تولاه (بعد وفاة واطسون) عالم البيولوجيا الجزيئية «فرانسز كولنز ـ Francis) بعد أن تردد لفترة في قبول هذا العمل الذي سيحدث مرة واحدة في تاريخ البشرية.

وقد عمل فى هذا المشروع أكثر من ألفى عالم فى ٢٠ مركزًا فى ٦ أقطار من العالم، على مدار ٧ أيام أسبوعيًّا لمدة ٢٤ ساعة يوميًّا! ومنذ عام ١٩٩٩، تطورت تكنولوجيا تحديد تتابع الدنا حتى تم إنجاز المشروع فى وقت قياسي!. وفى نفس الوقت الذى كان فرانسز كولنز يقود المشروع التابع للحكومة الأمريكية، كان هناك عالم بيولوجى كبير يقوم بنفس العمل لحساب شركته الخاصة من خلال معمل أبحاثه الذى يجوب به العالم على سطح يخت! هذا العالم هو «كريج فنتر ـ Craig Venter» (الذى نجح فيها بعد فى تجميع أول خلية صناعية). لذلك وقف كلاهما على جانبى الرئيس الأمريكى كلينتون وهو يعلن البيان التاريخي.

وكان الإعلام الأمريكي يقارن دائمًا بين يخت فنتر الفاخر وبين الدراجة المتواضعة التي يركبها كولنز وهو متوجه لمعمله!

- (٢) يقوم هذا الفصل على أربعة مراجع أساسية:
- ۱ كتاب «لغة الإله \_ The Language of God»، تأليف د. فرانسز كولنز، ٢٠٠٦.
- ٢- كتاب «أبي آدم من الطين إلى الإنسان»، تأليف د. عمرو شريف، مكتبة النافذة الطبعة الثانية، ٢٠٠٦.
  - ٣ مقال «ما الذي يجعلنا بشرًا»، تأليف كاترين بولارد \_ مجلة العلوم الأمريكية، ديسمبر ٢٠٠٩.
- ٤ مقال «نحن والشمبانزي وعلم الوراثة الحديث»، تأليف د. أحمد مستجير، مجلة سطور، أكتوبر ٢٠٠٤.

ثم استمر العمل الشاق والتدقيق طوال الثلاث سنوات التالية، حتى تم استكمال المشروع، لتُعلَن نتائجه النهائية في إبريل ٢٠٠٣، والذي يوافق الذكرى الخمسين لإعلان بنية وآلية عمل جزىء الدنا DNA، والذي حاز من توصلوا إليه على جائزة نوبل.

لقد كان الماديون يعتقدون أن فك الشفرة الوراثية المحمولة على دنا الإنسان سيؤدى إلى دعم نظريتهم في التطور الدارويني العشوائي، بينها كان معظم المتدينين يتعشمون في أن يتمخض ذلك عن نفى مفهوم التطور تمامًا. لكن الرياح أتت بها لا تشتهيه سفن هؤلاء وهؤلاء.

وقد سبجل فرانسيز كولنز خلاصة رحلته مع الدنا ومع مشروع الجينوم البشرى في كتابه الرائع «لغة الإله\_Yhelanguage of God» والذي نشره عام ٢٠٠٦. وقد لخص كولنز ما أسفرت عنه القراءة الأولى للجينوم البشرى في فقرة في كتابه قائلًا:

«أؤكد من موضع المتخصص أنه لا اعتبار للثروة المعلوماتية التي أظهرتها دراسة الجينوم ولا رابط بينها دون مفهوم التطور، خاصة بعد مقارنة الـ ٢ , ٦ بليون حرف (قاعدة نيتروجينية) في الجينوم البشرى مع الشفرات الوراثية للعديد من الكائنات الأخرى. وقد جعلت هذه الدراسة من الأدلة التي تقدمها علوم التشريح والحفريات على حدوث التطور أدلة ثانوية، بالمقارنة بالأدلة التي لا يمكن ردها والتي يقدمها علم البيولوجيا الجزيئية. وأقول بيقين كامل إن القراءة الأولى للجينوم البشرى تتمشى وتتناغم مع الإيهان بالله كالله الله المناه ال

## القراءة الأولى للجينوم

والآن إلى بعض الحقائق والمفاجآت التى أظهرتها القراءة الأولى للجينوم البشرى، والتى أكدت مفهوم التطور والسلف المشترك، وكذلك فسرت كيف حدثت التغيرات العضوية التى أوصلتنا إلى ما نحن عليه من بنية ووظيفة.

سِرُنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا..

### أولًا: الجينوم لغة «المختصر المفيد»ا

كان العلماء يعتقدون قبلًا أن الشفرة الوراثية للإنسان تشتمل على مائة ألف جين على الأقل، وأن كلًا منها يقوم بالتشفير لبناء بروتين واحد.

يبدو أن التعقيد الهائل في بنية الإنسان لا يرجع إلى «كثرة» عدد الفرامانات الصادرة إلى خلاياه، ولكن إلى «ثراء» ما يحتويه كل فرامان من تعليات.

ولتوضيح ذلك، تصور أن القاموس اللغوى لرجل متوسط التعليم يحتوى على حوالى ٢٠,٠٠٠ كلمة، إن هذا القاموس يمكن أن يُستخدم في وصف طريقة صناعة الخبز، أو يُستخدم في كتابة إحدى روائع نجيب محفوظ. كذلك فالديدان والذباب تستخدم العشرين ألف جين في مهام أدنى كثيرًا عما نفعل نحن.

ويعلق دوكنز على ذلك قائلًا: يبدو أن الإله يفضل استخدام أسلوب القصص القصيرة لتوجيه النشاط الإنساني.

### ثانيًا: متشابهون، لكن أجدادنا مختلفون!

يتطابق الجينوم البشرى لمختلف السلالات البشرية بنسبة ٩, ٩٩٪. وتُعتبر ندرة الاختلافات بين السلالات سمة عيِّزة للإنسان؛ إذ يصل التباين في الكائنات الأخرى من ١٠ إلى ٥٠ ضعف التباين في الإنسان.

وفى نفس الوقت، توصل علماء وراثة الأجناس البشرية (من خلال الحسابات الرياضية لعدل الطفرات ونسبة التباين) إلى أن سكان العالم الحاليين (٥, ٦ مليار إنسان) قد انحدروا من حوالى ١٠٠ إلى ١٥٠ ألف سنة. وتتمشى هذه النتائج مع القراءة في سبجل الحفريات، والتي تشير إلى أن أسلافنا قد ظهروا في هذا الوقت تقريبًا، وأنهم قد جاءوا من شرق أفريقيا (١).

<sup>(</sup>۱) سبقت هذه الدراسات الدقيقة دراسات أخرى عديدة طرحت أكثر من ٢٣٦ احتمالًا لعمر وعدد أجداد الجنس البشرى. وقد اعتمدت هذه الدراسات على تقنيات أكثر بدائية وأقل دقة أظهرت نتائج متباينة، رجع بعضها بعمر البشرى إلى ٢٠٠-٣٠٠ ألف سنة. وقد رجعت أشهر ثلاث دراسات أجريت في ذلك الوقت المبكر =

## ثالثًا: قائد أوركسترا الجينات

كان البيولوجيون يعتقدون قبلًا أن الجزء الأكبر (١/ ٩٨٪) من الدنا الذي لا يُشَفِّر لبناء البروتينات لا وظيفة له، لذلك أسموه «الدنا المُهمَل (سقط الدنا) ــ Junk DNA». ثم ثبت أن لهذا الدنا دورًا كبيرًا في تنشيط أو إبطال عمل الجينات أثناء حياتنا اليومية.

وقد ثبت أن هناك تطابقًا (بنسبة ١٠٠٪) بين أجزاء دنا الإنسان التي تشكل الجينات (العاملة والخاملة) وبين جينات الشمبانزي. وتصل النسبة إلى ٩٩٪ مع جينات الكلاب والفئران، و٥٧٪ مع الدجاج، و ٢٠٪ مع ذبابة الفاكهة، و ٣٥٪ مع الديدان المستديرة!

أما الدنا المُهمَل (سابقًا) في الإنسان فتبلغ نسبة مشابهته مع الشمبانزي ٩٨٪، ومع الكلاب ٥٢٪، ومع الدجاج ٤٪، ومع ذباب الفاكهة والديدان لا شيء.

إن ذلك يبين بوضوح أن الفوارق الأساسية بين الكائنات الحية لا تكمن فى الجينات فى المقام الأول، بقدر رجوعها إلى الدنا المسئول عن تشغيل وإبطال هذه الجينات، والذى كان يُعتقد حتى وقت قريب أنه لا وظيفة له! بينها يستحق الآن أن يُوصف بأنه قائد أوركسترا الجينات.

### رابعًا: العشوائية تثير السخرية

تحدث الطفرات التي يعتبرها الدراونة عشوائية في قواعد الدنا بمعدل ١٠٠١ مليون قاعدة، مما يعني حوالي ٦٠٠ طفرة في كل جيل من البشر.

وإذا استبعدنا الطفرات التي تحدث في الدنا المُهمَل (سابقًا) وكذلك الطفرات الجينية الضارة، لأدركنا مدى ندرة الطفرات المفيدة المسئولة عن التطور في كل جيل.

ولا شك أن هذه النُدرة تؤكد احتياجنا إلى أن تكون هذه الطفرات المفيدة النادرة جدًّا «موجَهة» حتى تسمح بنتائج تطورية ذات بال.

# خامسًا: لا فرق بين «التطور داخل النوع» و«التطور من نوع إلى نوع»

إذا كان الخَلْقُويون يقبلون بمسئولية الطفرات (مع الانتخاب الطبيعي) عن

بأصل البشر إلى رجل واحد (؟آدم) وإلى امرأة واحدة (؟ حواء)، وقد نُشرت هذه الدراسات في: مجلة Nature، يناير ١٩٨٧. ومجلة Proceedings of the National Academy of Science، ديسمبر ١٩٨٩. ومطبوعات جامعة أكسفورد، عام ١٩٨٩م.

«التطور داخل النوع الواحد. Micro Evolution»، فإنهم يرفضون بشدة «التطور من نوع المناطق التطور من نوع Micro Evolution».

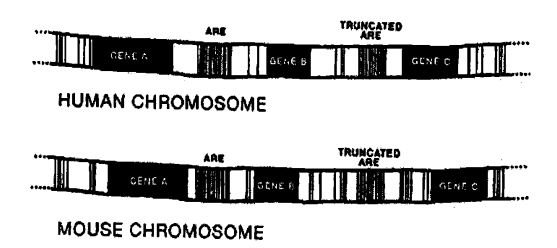
وله ولاء، يؤكد فرانسز كولنز أن التطور من نوع إلى نوع ليس إلا نتيجة تراكم عدد من طفرات التطور داخل النوع الواحد. ومن ثم، فإن هذه التفرقة اعتبارية وليست حقيقية.

### سادسًا: السلف المشترك حقيقة بيولوجية

تؤكد القراءة الأولى للجينوم البشرى ومقارنته بجينوم الشمبانزى والفأر أن الإنسان يشترك في سلف مشترك مع عدد من الثدييات. انظر إلى هاتين المقارنتين:

(أ) إذا قارنا جينوم الإنسان مع جينوم الفأر وجدنا أن حجم الجينوم في كلا الكائنين متساوِ تقريبًا! كذلك تتشابه الجينات (العاملة والخاملة) في كل منها بمقدار ٩٩٪.

وإذا أخذنا الكروموسوم البشرى (١٧) كمثال وقارناه بكروموسوم الفأر (١١) (شكل: ١)، وجدنا نفس الجينات تقع بنفس الترتيب (جين A ثم جين B ثم جين C). وإذا عرفنا أن ترتيب الجينات على الكروموسوم ليس مهمًّا لقيامها بوظائفها، فلم وُجد نفس الترتيب في هذين الكائنين الثديين المختلفين كثيرًا؟! لا يكون ذلك إلا لوجود علاقة نشوئية بينهها.



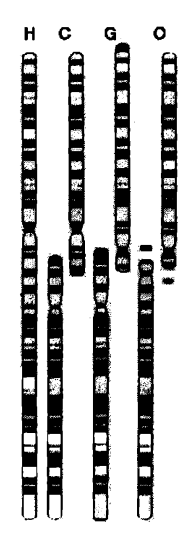
(شكل:۱) قارن الكروموسوم البشرى (۱۷) أعلى، وكروموسوم الفار (۱۱) أسفل، من حيث. - ترتيب الجينات - العناصر العتيقة المتكررة ARE - الأجزاء المشوهة في العناصر العتيقة ليس هذا وحده الدليل على السلف المشترك، بل يأتي الدليل الدامغ من خلال دراسة المناطق الواقعة بين الجينات:

انظر إلى ما يعرف بـ «العناصر العتيقة المتكررة ـ (Ancient Repetitive Elements (ARE)»، التى هي تتابع من القواعد الناشزة التى زرعت نفسها بين الجينات في أماكن مختلفة من الكروموسومات عبر التاريخ السحيق دون أن تقوم بوظيفة محددة. إن هذه العناصر العتيقة موجودة في شفرتي الإنسان والفأر في نفس الأماكن وبنفس التتابع! (شكل: ١). ليس الأمر كذلك فقط، بل لقد وُجدت تشوهات في هذه العناصر Truncated ARE بنفس الشكل وفي نفس الموضع في جينوم كلِّ من الإنسان والفأر.

ليس هناك تفسير لهذا التطابق إلّا أن تكون هذه العناصر قد زُرعت وأن يكون ما أصابها من تشويه قد تم في السلف المشترك لكلّ من الإنسان والفأر، شم انتقل إلى كلّ منها. هذا بالطبع إذا استبعدنا ما يقوله الكثير من الخلقويين من أن الخالق يتعمد خداعنا ليوهمنا بحدوث التطور ليختبر إيهاننا!!

(ب) إذا قارنا جينوم الإنسان بجينوم الشمبانزى، وجدنا أن الأول يحتوى على ٢٣ زوجًا من الكروموسومات، بينها يحتوى الثانى على ٢٤ زوجًا. لقد اتخذ الخلقويون من ذلك دليلًا ضد التطور، فاختلاف عدد الكروموسومات ليس بالشيء الهيّن.

لكن بتدقيق النظر في الكروموسوم البشرى الثانى، وُجد أنه يحتوى على الجينات الموجودة على كروموسومات الشمبانزى، وهما كروموسومات الشمبانزى، وهما (شكل: ٢). وتفسير ذلك أن السلف المشترك بيننا وبين الشمبانزى (وباقى الرئيسيات) كان لديه ٢٤ زوجًا من الكروموسومات، ثم حدث



(شكل:۲) الكروموسوم الثانى للإنسان وباقى الرئيسيات H الإنسان C الشمبانزى G الغوريلا O الأورانج أوتان

اندماج بين كروموسومين من كروموسومات بعض أفراده الذين شكلوا الفرع التطورى الذى نشأ منه الإنسان، فأصبح عدد كروموسوماتنا ٢٣ زوجًا، بينها بقيت كروموسومات الفرع الذى نشأ منه الشمبانزى دون اندماج.

ليس الأمر هكذا فقط! فإذا عرفنا أن كروموسومات خلايا جميع الكائنات الحية تحتوى في أطرافها على تتابع من القواعد النيتروجينية يُعرف باسم «تيلومير ـ Telomere» (مسئول عن تحديد عمر الخلية) فقد وُجدت التيلوميرات في طرفي الكروموسوم البشرى الثاني (كالمعتداد)، بالإضافة إلى تيلوميرين وُجدا في منتصف هذا الكروموسوم، مما يؤكد أنه يتكون من كروموسومين منفصلين تم اندماجها (شكل: ٣).



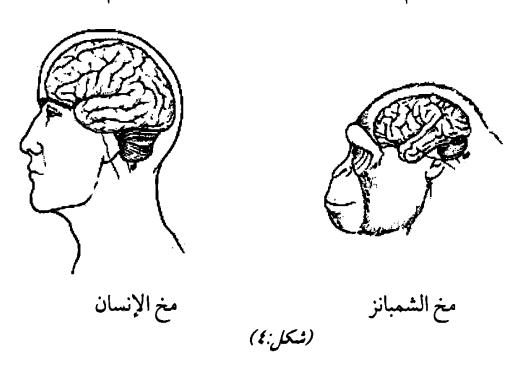
وليس الأمر كذلك فقط! فإذا عرفنا أن في منتصف الكروموسومات منطقة تسمى «السنترومير ـ Centromere» (مسئول عن تنظيم انقسام الكروموسوم)، فقد وجد العلماء (٢) سنترومير في الكروموسوم البشرى الثاني (أحدهما نشيط والآخر خامل) مما يعنى أن هذا الكروموسوم قد تكوّن من اندماج كروموسومين منفصلين لكلّ منهما السنترومير الخاص به (شكل: ٣).

ويعلق د. أحمد مستجير (العالم وأستاذ البيولوجيا الجزيئية السابق بجامعة القاهرة) على ذلك قائلًا: «يبدو أن الدليل الذي يقدمه الكروموسوم البشرى الثاني على وجود السلف المشترك مع الشمبانزي دليل دامغ لا يمكن دحضه».

# سابةً! مناطق كانت خاملة وتم تنشيطها في الإنسان

### (أ) توجيه نشأة المخ

بينا في الفصل السابق أن الفرق البيولوجي الأساسي بين الإنسان وبين الرئيسيات (وباقي أعضاء المملكة الحيوانية) يكمن في الكم الهائل من المعلومات الذي اتسعت له قشر تنا المخية، مما أمكن من ظهور اللغة التي لم تنشأ عشوائيًّا ولكن بتطور موجه. كيف تم ذلك؟



# ۱ ـ تتابع <sup>(۱)</sup> تلافيف المخ HAR۱ <sup>(۲)</sup>

اكتشفت عالمة الإحصاء الحيوى كاترين بولارد عام ٢٠٠٤، تتابعًا (يبلغ طوله ١١٨ زوجًا من القواعد النيتروجينية) كان موجودًا في الفقاريات بشكل خامل طوال عشرات الملايين من السنين، وظل خاملًا في الشمبانزى، لكنه نَشَطَ في الإنسان. وقد ثبت عام ٢٠٠٥، أن هذا التتابع (HARı) له دور حيوى في زيادة تلافيف القشرة المخية للإنسان، مما يزيد من حجمها، وهذا فرق جوهرى بيننا وبين القردة العليا (شكل: ٤).

كذلك ثبت أن هذا التتابع يكون معطوبًا في مرض خِلقى يعانى منه الأطفال حديثو الولادة، يعرف باسم «انعدام التلافيف (الدماغ الأملس) ـ Lissencephaly».

<sup>(</sup>١) يُطلق اسم «الجين» على مجموعة القواعد النيتروجينية في الدنا التي تشكل وحدة مسئولة عن التشفير لإنتاج عدد من البروتينات. أما اصطلاح «تتابع» فنستخدمه للدلالة على مجموعة من القواعد النيتروجينية من الدنا المهمل (سابقًا)، والذي ثبت أن له دورًا مهمًّا في التحكم في نشاط الجينات وفي وظائف أخرى سوى بناء البروتينات.

Human Accelerated Region 1 -- HARI (٢) = المنطقة البشرية المتسارعة الأولى.

### Y\_جين تكبير المخ ASPN

وهذا الجين مسئول عن زيادة حجم المنح والجمجمة (مع ثلاثة جينات أخرى (١))، ويوجد بشكل خامل في مختلف الفقاريات وصولًا إلى الشمبانزي، لكن تم تنشيطه في الإنسان (شكل:٤).

وقد ثبت أن هذا الجين يكون معطوبًا في الأطفال المصابين بالحالة المرضية المعروفة بصغر الدماغ Microcephaly.

### ب) جين للغة وآخر للسمع

# ١ ـ جينٌ لِلُّغَةِ

عرف المجتمعُ العلمي منذعام ١٩٩٠، عائلةً (أُطْلِق عليها اسم . K.E)، كان نِصْفُ أفرادها، على مدى ثلاثة أجيال، يعانون من تَعَثَّر في الكلام تطلب تدريبَهُمْ وهم أطفال على لغةِ الإشارة (٢).

وقد اتضح فيها بعد أن الجينَ المسئول عن هذه المشكلة (أُطْلِقَ عليه اسم FOXP2) موجودٌ على الكروموسوم السابع. وقد أصابت هذا الجين (٣) طفرة أفقدته قدرتَه على تنشيط الجينات اللازمة لنمو المخ وعلى تشكيل العُقَد العصبية في الدوائر المُخية المسئولة عن حركة الشفتين واللسان (٤).

ويوجد من هذا الجين أشكال خاملة في الشمبانزى والغوريلا والأورانج أوتان والفأر، ثم حدث تنشيط للجين في أشباه الإنسان خلال المائتي ألف سنة الأخيرة، فاكتسب القدرة على إحداث التغيرات التي ساعدت في إضفاءِ مَلَكَةِ الكلام على البشر(٥).

<sup>.</sup>CDK5RAP2 - CENPJ - MCPH1 (\)

<sup>(</sup>٢) ظهر من البداية أن هذه حالةً وراثية، يعانى المصابون بها من قُصورٍ فى إنشاءِ الجُمَلِ وعدمِ التمكن من فهم بعض قواعد اللغة، وكذلك من عدم القدرة على نطق كلام مفهوم بسبب قُصُورٍ فى القدرة على تحريك الشفة العليا واللسان، بجانب انخفاض معامل الذكاء (المتوسط = ٨٢ نقطة).

 <sup>(</sup>٣) غيرت الطفرة قاعدة واحدةً فقط من بين الألفين والخمسائة قاعدة التي يتألف منها.

<sup>(</sup>٤) مجلة Nature، ٤ من أكتوبر ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٥) كان التنشيط على هيئة تَحُوُّر طفيف في الجين (لم يحدث عليه في أى ثديي آخر)، أدى إلى تغير في حمض أميني واحد في البروتين الذي يشفر لبنائه. فتحول الحمض الأميني ثريونين في الصّيغ غير البشرية إلى حمض أسباراجين. وقد أدى ذلك إلى أن يُطوَّر الإنسانُ بِنيَة الوجه والفك وأيضًا القدرة على التحريك الرهيف للفم والحنجرة، ليتمكن من الكلام.

# ٢\_ جينٌ للسَّمْع

يمتلك الإنسان جينًا اسمه «ألفا تكتورين \_alpha tectorin» (يقع على الكروموزوم البشرى ١١)، وهو يُشَفِّر لبناء بروتين غامض بالأذن الداخلية للإنسان، وتُؤدى طفرةٌ فيه إلى إحدى صور الصَّمَمَ.

وهـذا الجين البشرى يختلف كثيرًا عن نظيره في الشـمبانزي (١) ، ويُظَن أن الصورة البشرية قد تطورت مع جينات الكلام لتجعل حاسة السمع في الإنسان أكثر حِدَّةٍ وأكثر دقة، وهذا أمر ضروري لتفهم اللغة المعقدة المنطوقة.

### ج) تتابع تسوية البنان<sup>(٢)</sup>

ف عام ٢٠٠٨، توصل الباحثون في مختبر لورانس بيركلي بالولايات المتحدة إلى تتابع القواعد النيتروجينية المسئول عن تشكيل رسغ الإنسان وإبهامه، بحيث يصبح للرسغ مجال أكبر للحركة، ويصبح مجال حركة الإبهام متعامدًا على كف اليد. وقد أتاح هذا التغير المهم في بنية يد الإنسان المهارة اللازمة لصناعة واستخدام الآلات المعقدة.

وقد أُطلق على هذا التتابع اسم HAR2، وقد وجد نظير له في جميع الرئيسيات لكن في هيئة خاملة لا تستطيع القيام بتلك المهمة بكفاءة.

#### (د) نحو هضم أفضل

إلى جانب التغيرات في البنية، وفي حجم المخ وتركيبه ووظائفه، مر أسلافنا بتحولات عديدة أعانتهم على أن يتبنوا نمطًا حياتيًا جديدًا.

لقد أدى استئناس النار منذ مليون سنة، ثم الثورة الزراعية منذ ١٠,٠٠٠ سنة إلى التوصل إلى الأطعمة الغنية بالنشا. وقد صحب ذلك حدوث تنشيط للجين AMY1 المسئول عن بناء إنزيم الأميلاز الموجود باللعاب، ليسمح بهضم هذه الأطعمة التي استعاض بها الإنسان عن أكل الأعشاب الغنية بالسيليلوز كما تفعل باقى الثدييات.

<sup>(</sup>١) أحد ثلاثة جينات يختلف فيها الإنسان عن الشمبانزي، من بين ٢١ جينًا مسئولة عن السمع.

<sup>(</sup>٢) ﴿ بَكَىٰ فَكِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِّى بَنَانَهُ ، ﴾ [القيامة: ٤].

ومنذ حوالى ٩٠٠٠ سنة بدأ تطوير الجين LCT المسئول عن إنتاج إنزيم اللاكتاز اللازم لمضم حليب الحيوانات الداجنة، بعد أن بدأ الإنسان في الاعتباد عليه (١).

## ثامنًا: برهان الجينات الكاذبة Pseudogenes

إنها جينات كانت قادرة على العمل في أحد الأجناس، لكنها أصيبت بتشويه أدى إلى إعطابها في جنس تال. أي أنها عكس ما ذكرناه (في سابعًا) عن الجينات التي كانت خاملة ثم تم تنشيطها.

من هذه الجينات، الجين المعطوب المعروف في الإنسان باسم Caspase-12. إن لهذا الجين دورًا في موت الخلايا المبرمج، ويعمل بكفاءة تامة في الشمبانزي وباقى الثدييات.

ومن هذه الجينات أيضًا الجين المعروف باسم MYH16، وهو مسئول عن تكوين عضلات الفك على هيئة قوية في القِرَدة العليا، وقد تم إعطابه في الإنسان!

ولما كان لحاسة الشم أهمية كبيرة في حياة القِرَدة العليا، فقد تم تخصيص قُرابة خمسين جينًا لتوجيه نشأة مستقبلات الرائحة في أنوفها. وقد تم إعطاب معظم هذه الجينات، وأصبحت جينات كاذبة في الإنسان لقلة أهمية حاسة الشم بالنسبة لنا.

وإذا تركنا جانبًا فكرة خداع الإله لنا! فلن نجد تفسيرًا لوجود هذه الجينات المشوهة في شفرة الإنسان الوراثية إلّا مفهوم التطور عن أصل مشترك مع باقى الرئيسيات.

ويرتبط مفهوم الجينات الكاذبة بظاهرة مهمة، وهي أن بعض الجينات التي تعمل بصورة جيدة في الرئيسيات وتعطيها مناعة ضد بعض الأمراض قد تدهور أداؤها في البشر، فأصبحنا عُرضة للإصابة بهذه الأمراض، التي منها الألزهايم والإيدز والملاريا وسرطانات المعدة والقولون والثدي والبروستاتا.

و لا شك أن مثل هذه الدراسات الجينية المقارِنة ستعيننا على الوصول إلى الوقاية من هذه الأمراض البشرية شديدة الخطورة.

هذه جولة سريعة في القراءة الأولية للجينوم البشرى وجينوم بعض الثديبات الأخرى، ولا شك أن الباب ما زال مفتوحًا على مصراعيه للمزيد والمزيد من القراءات، بل إن ما يكشفه العلم من نتائج في هذا المجال أكبر كثيرًا من قدرة العلماء على متابعتها وتحليلها!. ولكن هل يقف ما حققه العلم من إنجاز عند دراسة علوم الجينوم؟

<sup>(</sup>١) المثير أن هذا التطوير حدث في قاطني أوروبا وأفريقيا بدرجة أكبر من سكان آسيا وأمريكا اللاتينية، لذلك نجد هؤلاء الآخرين أقل تحملًا للأغذية اللبنية، حتى إنهم يصابون بحالة مرضية تعرف باسم عدم تقبل اللاكتوز Lactose Intolerence بسبب امتلاكهم النسخة القديمة من جين أسلاف الرئيسيات.

## ماذا بعد الجينوم

# من الجينات إلى ما فوق الجينات ا

ذكرنا أن الجينات التى تشفر لبناء البروتينات فى الإنسان لا تشغل أكثر من ٥, ١ / من السار ٣ بليون زوج من القواعد النيتروجينية فى الدنا ـ DNA، وأن العلماء كانوا يعتقدون أن باقى القواعد النيتروجينية لا لزوم لها، فأسموها الدنا المُهمَل أو سقط الدنا DNA. ثم ثبت للبيولوجيين أن لهذه القواعد النيتروجينية دورًا كبيرًا فى التحكم فى الجينات أثناء حياتنا اليومية.

وحديثًا، ظهرت مجموعة من العلوم الدقيقة المثيرة التى تُعرَف بـ «ما فوق الجينات وحديثًا، ظهرت مجموعة من العلوم بدراسة التغيرات التى تحدث فى الكائن عن طريق تنشيط أو تثبيط الجينات الموجودة بالفعل فى شفرة الكائن الحى، وليس عن طريق إحداث تغيير فى بنية الشفرة الوراثية كما يحدث فى الطفرات. وتُعتير الظروف البيئية من أهم عوامل تنشيط و تثبيط الجينات، وقد ناقشنا دور ذلك فى عملية التطور عند عرض نظرية Gene - SAT فى الفصل السابع. ومن الأشياء المثيرة التى اكتشفها العلم حديثًا أنه يتم توريث هذه التعديلات فى نشاط الجينات إلى الأجيال التالية.

وقد أظهرت التجارب الحديثة على الفئران أن ما تلقاه الفئران الصغيرة من رعاية واهتمام وحنان ينعكس فيها بعد على سلوكها، كما ثبت أن ما اكتسبته من صفات طيبة يتم توريثه إلى صغارها! إن ذلك يعنى أن الصفات المكتسبة يتم تسجيلها في الجينات ويمكن توريثها. إنها خطوة هائلة في تعديل بعض مفاهيمنا في علوم الوراثة.

ولا شك أن أهم وأول عملية للتحكم في الجينات هو ما يحدث في البويضة المُخَصَّبة «الزيجوت تحتوى على الشفرة الوراثية «الزيجوت تحتوى على الشفرة الوراثية الكاملة للكائن الحي، لكن يتم تنشيط جينات معينة في بعض الخلايا وتثبيط جينات أخرى، فتصبح هذه الخلية خلية عصبية مثلاً، وتصبح أخرى خلية عضلية، وثالثة خلية جلدية وهكذا، وتسمى هذه العملية بـ «التهايز Differentiation». وتظل الجينات غير العاملة في كل خلية في حالة كمون، وما عملية الاستنساخ التي تم التوصل إليها حديثًا إلّا تنشيط للجينات الكامنة في أي خلية من جسم الكائن والعودة بها إلى ما يشبه الزيجوت لتبدأ عملية التهايز من جديد ونحصل على الكائن الحي كاملًا من هذه الخلية.

وهناك مثال طريف لعملية التحكم في الجينات وهو سمكة الجوبي اليابانية. فهذه الأسهاك تعيش في أسراب من الإناث، وفي كل سرب ذكر واحد. فإذا أخذنا هذا الذكر بعيدًا (في بعض التجارب) تحولت أكبر الإناث إلى ذكر، وذلك عن طريق تنشيط بعض الجينات الكامنة فيها، وإذا أعدنا الذكر الأول إلى السرب خمدت جينات الذكورة في الذكر الجديد وعاد إلى أنوثته! إنه ليس إنجازًا تكنولوجيًّا يابانيًّا! لكنها آلية التحكم في الجينات التي وضعها الخالق عَلَّى في جميع الكائنات بأشكال مختلفة.

هل يقف ما حققه العلم من إنجاز عند دراسة علوم ما فوق الجينات؟!

# البروتيوم<sup>(۱)</sup> Proteome

إذا كان الجينوم هو دراسة تتابع الدنا\_DNA في الشفرة الوراثية في الكائن الحي، فإن البروتيوم هو العلم المختص بدراسة البنية التفصيلية للبروتينات التي يكونها الكائن الحي.

والبروتيوم نوعان؛ «بروتيوم خلوي»؛ يهتم بدراسة البروتينات التي تكونها خلية معينة تحت ظروف معينة في وقت معين. بينها يقوم علم «البروتيوم الكامل» بدراسة جميع البروتينات التي يكونها الكائن الحي.

ومن ثم، فإن البروتيوم الكامل هو المقابل البروتيني (أو المقابل المادي) للجينوم، الذي هو المحتوى المعلوماتي للخلية.

ولا شك أن دراسة البروتيوم أعقد كثيرًا من دراسة الجينوم، وذلك لسبين:

أولًا: يشفر كل جين لبناء عشرات وربها آلاف الأنواع من البروتينات.

ثانيًا: يشتمل البروتيوم على دراسة التفاعلات الهائلة بين مختلف أنواع البروتينات.

هل يقف ما حققه العلم من إنجاز عند دراسة علوم البروتيوم؟!

## الإنترأكتوم (٢) Interactome

ته تسم علوم الإنتر أكتوم بدراسة التفاعلات والعلاقيات بين مختلف الجزيئيات الكيميائية في الخلية الحيية (البروتينات والأحماض النووية والدهنيات والكربوهيدرات...)، وأهمها ما يحدث بين بروتين وبروتين وكذلك بين بروتين وحمض نووى.

<sup>(</sup>١) بدأ استخدام هذا الاصطلاح لأول مرة عام ١٩٩٤.

<sup>(</sup>٢) بدأ استخدام هذا الاصطلاح لأول مرة عام ١٩٩٩.

ولا شك أن هذه التفاعلات والعلاقات تقف وراء جميع مظاهر الحياة في الكائن الحي، ومن ثم تُعتبر علوم الإنتر أكتوم هي المسئولة عن دراسة أدق مستويات الحياة، ودراسة كيف تخرج الحياة من جزيئات المادة غير الحية.

وفي المخ ينبني على الإنتر أكتوم دراسة التواصل والعلاقات بين مختلف الخلايا العصبية، مكونة هذه الشبكات العصبية الهائلة المميزة لهذا العضو المُعجز؛ المخ.

إن هذه العلوم الجديدة (ما بعد الجينات - البروتيوم - الإنتر أكتوم) تبين لنا أنه ما زال أمام العلم بحار شاسعة ليستكشفها، وأغوار هائلة ليسبرها، في بحثه عن حقيقة الحياة. كما تبين لنا أن الحياة في أدق دقائقها تنطلق من التناغم المذهل بين مكونات المادة الحية.

#### القارئ الكريم..

أظهرت القراءة الأولى لجينوم الإنسان وجينوم غيره من الكائنات صدق مفهوم التطور ومفهوم السلف المشترك في نشأة الإنسان. وبذلك قدم علم البيولوجيا الجزيئية الدليل الذي لا يُدحض في هذه القضية الشائكة.

كما أظهرت القراءة أيضًا كيف تم التمهيد في شفرتنا الوراثية لإحداث التغيرات التشريحية والوظيفية التي ميزت الإنسان على غيره من الكائنات.

وأخيرًا أظهرت لنا علوم البيولوجيا الجزيئية أن الله على قد اختار أن يستخدم لغة العلم ليبث الحياة في المادة غير الحية.

ونختم الفصل بكلمات من خبير أصبح من أعلم أهل الأرض بالتطور... فرانسز كولنز: «لقد أصبح مفهوم التطور من البيولوجيا كمفهوم كروية الأرض ومركزية الشمس من علم الفلك...»

«من يحجر على الله في أن يستخدم آلية التطور في خلق الإنسان! إنها آلية للخلق لا ينكرها متعمق في علم البيولوجيا».

ولكن هل يفسر التطور ظهور المنظومة الأخلاقية في الجنس البشري، وهل يفسر شوق الإنسان للبحث عن الإله؟ وهذا ما سنطرحه للمناقشة في الفصل القادم.



# الفصل الحادى عشر حقيقة الذات الإنسانية ماذا بعد البيولوجيا؟

- المخ والعقل

- الإجابة عند مُن؟

الفلسفة تُذلى بدلوِها

العلم التجريبي يحاول أيضًا

- العقل والوعي والذات الإنسانية

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# ﴿ فَإِذَا سُوِّيتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ، سَاجِدِينَ ﴾

[الحجر:٢٩]

[ص: ۷۲]

انصب استعراضُنا في الفصلين السابقين على بنية جسم الإنسان ووظائفه وجيناته، أى على الجانب المادى منه. ومن أجل استكمال طرحنا لموضوع الكتاب «كيف بدأ الخلق» ينبغى الإجابة عن سؤال يفرض نفسه: هل تقف حقيقة الإنسان ككائن حى مفكر متدين عند هذا الجانب المادى؟ (١)

ذكرنا عند مناقشة ظاهرة الحياة (الفصل الرابع) أن علماء القرن التاسع عشر، استخدموا لدراستها «المنهج المادى الاختزالي Reductionism» الذى يُشَرِّح الكائن الحى إلى أعضاء، ثم إلى أنسجة، ثم إلى خلايا، ثم إلى جزيئات، ثم يصل إلى مستوى الذرات والمُكوِّنات تحت الذرية ومجالات الطاقة. ولا شك أن هذا المنهج يختزل الحياة (البيولوجيا) إلى المادة (الفيزياء)؛ إذ تكون ظاهرة الحياة التي يدرسها قد اختفت من الخلية أصلًا!!

وعندما أدرك بيولوجيو القرن العشرين خطأ هذا المنهج، قاموا بدراسة الحياة باعتبار أن العلاقة بين مكونات المادة الحية «علاقة تفاعلية ـ Interaction»، يترتب عليها أن ناتج التفاعل (الحياة) أكبر من مجموع صفات مكونات عناصره المادية.

<sup>(</sup>١) هذا الفصل منقول بتصرف عن فصل بنفس العنوان للمؤلف من كتابه «رحلة عقل» - مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الثانية، ٢٠١٠.

وقد واجه المتخصصون في علوم المخ والأعصاب نفس الموقف عند دراستهم لظاهرة العقل والذات الإنسانية! ولنقترب أكثر من المشكلة:

# المخ والعقل(١)

كما حدث عند دراسة ظاهرة الحياة، نتساءل؛ هل يوصلنا اختزال المخ المادي إلى مكوناته الجزيئية والذرية وتحت الذرية، أو النظر إلى مكوناته نظرة تفاعلية، إلى فهم حقيقة العقل؟

إن المنح جهاز مادى، يتكون من شبكات بالغة التعقيد والتفاعل من الخلايا العصبية (٢) التى تتعامل كلها بلغة واحدة وهي النبضة الكهروكيميائية. فهل يرجع النشاط العقلي إلى كهرباء وكيمياء المخ، التي هي في النهاية أيونات صوديوم وبوتاسيوم في حركة دائبة عبر جدار الخلية العصبية؟. كيف تُمكِننا حركة هذه الأيونات من أن نبني الحضارة المعاصرة بها فيها من إنجازات علمية هائلة، بل كيف تُمكِننا حركة هذه الأيونات من أن ندرك «المفاهيم المجردة ولنجازات علمية هائلة، بل كيف تُمكِننا حركة هذه الأيونات من أن المناحث عن المعنى، المُحِب للجهول، والمتطلع إلى الحق والحقيقة والخير والعدل»؟!

كذلك، كيف تفسر النبضة الكهروكيميائية بعض الظواهر غير المادية التي حيرت العلماء كثيرًا، مثل:

# ظاهرة الرؤية المُسْبِقَة = ظاهرة الشعور بالأُلفة Deja Vu Phenomenon

إنها ظاهرة معروفة في علم النفس، بل لقد عشناها كلنا أو معظمنا.

تعنى الرؤية المُسبَقة، أننا قد نَمُر في حياتنا بموقف ما، ونشعر تجاهه بالألفة، وبأننا قد

<sup>(</sup>١) يُطلَق اصطلاح العقل على عدد من الوظائف العليا التي تمارسها القشرة المخية للنصفين الكرويين لمخ الإنسان، وتشمل هذه الوظائف: الشعور بالذات -الوعي- التعلم - الذاكرة - اللغة - المنطق - القدرة على الحكم على الأشياء.

<sup>(</sup>۲) ينبغى أن نذكر هنا أن «الخلايا العصبية ـ Neurons» التى تم التركيز على دراستها لمعرفة وظائف المخ، تُمثل حوالى ١٠٪ من خلايا المخ، بينها تمثل «الخلايا الدبقية الداعمة ـ Glial Cells» حوالى ٩٠٪ من خلاياه، وقد ثبت حديثًا أن لهذه الخلايا دورًا مهمًّا في وظائف المخ يتجاوز كثيرًا ما تم اكتشافه حتى الآن من وظائف داعمة.

كذلك ذكرنا أن الدنا الذي أعتبر سقطًا ولا وظيفة له (سقط الدنا) يمثل أكثر من ٩٨٪ من بنية الدنا، إن ذلك يعنى. أن العلماء بتركيزهم على دراسة الجينات الموجودة داخل الخلايا العصبية يدرسون حوالي ﴿٪ فقط من مادة المخ!! (١٠٪ × ٢٪) مما يعنى أن حوالي ﴿ ٩٩٪ من مادة المخ الوراثية لم تتم دراستها جيدًا بعد.

عايشنا هذا الموقف بملابساته وتفاصيله من قبل، وقد نشعر أنه سبق واطَّلَعنا في أحد أحلامنا على ما سوف يحدث من تفاصيل الموقف!!

لقد بَسَطَ الماديون الأمر ليخرجوا من هذا المأزق، فعَللوه بأنه مجرد «تَوَهَّم ـ Illusion» نشعر به في لحظتها. كما فسر آخرون الظاهرة، بأن أحد نصفى المخ قد أدرك الموقف قبل النصف الآخر بجزء ضئيل جدًّا من الثانية، وعندما أدرك النصف المُتأخر الموقف، شعر الإنسان بالأُلفة تجاه ما يرى.

ولدفع هذه التأويلات المادية، يقوم البعض، ومنهم كاتب هذه السطور، بتدوين أحلامهم المُفَصَّلة، حتى إذا مرجم موقف استشعروا فيه وجود «رؤية مُسْبَقة» رجعوا إلى ما دَوَّنُوه، فيجدون تطابقًا كاملًا بين بعض هذه المواقف التي يَحيونها وبين أحد الأحلام المُدَوَّنَة.

### ظاهرة الرؤيا الصادقة

ظاهرة أخرى لا شك أنها مرت بالكثيرين منا، أسجل هنا أحد أمثلتها:

روى لى صديق أنه رأى في أحد أحلامه أن الجزء الأيمن من مؤخرة رأس ابنه حليق. بعدها بيومين، كنت وصديقي عائِدَين إلى المستشفى التي نعمل بها، فإذا بالصبى في غرفة الاستقبال، والأطباء يخيطون له جرحًا أصابه في رأسه، وقد حلقوا له هذا الجزء بالتحديد من فروة رأسه!

ألا تثير مثل هاتين الظاهرتين التساؤلات حول كيف يُدرك المخ المادي أمرًا لم يحدث بعد، بتفاصيله! هل تستطيع النبضة الكهروكيميائية للخلايا العصبية تفسير ذلك؟!

إن الفرق بين المنح و العقل كالفرق بين نُطق الكلمة ومعنى الكلمة. فالنطق آليه من عالم الطبيعة المادية، إنه عبارة عن صوت مستمر تُخرجه الحنجرة على هيئة ذبذبات واهتزازات في الهواء، ثم يُحدِث الحلق واللسان والشفتان تَقَطُّعات في هذا الصوت لتُشكِّله على هيئة حروف وكلمات، إن الأمر كله فيزياء، هذا هو نطق الكلمات. أما المعنى فهو شيء آخر، فقد يكون تعبيرًا عن الحب أو إعلانًا للحرب أو أي مفهوم آخر، إن معنى الكلمات شيء خارج عن هذه الآليات المادية وعن تركيب الكون المادي!

# الإجابة عند مَن ؟

لا شك أن ظاهرة العقل والذات الإنسانية تجد الإجابة عنها في سلاسة ويُسر في الديانات، وتتمثل في كلمة واحدة وهي «الروح». ولكن هل تتفق الفلسفة والعلم مع الدين في وجود جوهر غير مادي للإنسان؟ هذا ما سنحاول الإجابة عنه فيها تبقى من الفصل.

# الفلسفة تُدلى بدلوها

للفيلسوف «دافيد شالمرز\_David Chalmers» استعرض فيم بعنوان: العقل ومكانته في الطبيعة «consciousness and its place in nature» استعرض فيه الأفكار المعاصرة التي تُطرَح حول حقيقة العقل، وتحاول تفسير كيف تنشأ المشاعر والمعاني والأفكار المجردة، وما مصدرها.

يخبرنا شالمرز أنه قد تصدى لهذه القضية اتجاهان رئيسيان: الاتجاه المادى الفيزيائى الذى يعتبر أن العقل طاهرة مادية من نَتَاج المخ، وأن كهرباء وكيمياء المخ يمكن أن تُفسِّر لنا العقل وما يهارسه من وعى ومشاعر وأفكار مجردة، ومن ثم فليس هناك شيء آخر فوق المخ.

أما الاتجاه اللامادي، فيرى أن العقل ظاهرة غير فيزيائية غير مادية، وإن كان على اتصال بالظواهر الفيزيائية. ويرى هذا الاتجاه أن العقل والمخ يختلفان تمام الاختلاف، وينتميان إلى عالمين مختلفين، المخ ينتمى إلى عالم المادة، بينها ينتمى العقل إلى عالم غير مادى لا ندرك حقيقته.

لذلك أخذ بعض كبار العلماء يتحدثون عن العجز الكامل للنشاط الكهروكيميائى لخلايا المخ عن تفسير العقل الإنسانى. ومن ثم يطالبون بتوسيع تصوراتنا العلمية، لتشتمل على نوع من «المجالات فوق المادية - Supernatural Fields»، تكون هى المسئولة عن العقل. لذلك يؤكد فرانكلين هارولد أن «الفكر المادى الطبيعى - Naturalism» قد فشل فى تفسير أو فهم المظواهر الثلاث الكلية، وهى: الكون – الحياة – العقل (٢).

<sup>(</sup>١) أستاذ الفلسفة الشهير ومدير مركز أبحاث العقل في أستراليا. والبحث المذكور نُشر لأول مرة في كتاب فلسفة العقل (عام ٢٠٠٢)، Phylosophy of mind. classical and contemporary readings.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب «مسار الخلية \_The way of the cell» (نشر عام ٢٠٠٣) تأليف افرانكلين هار ولد \_Franklin Harold»، أستاذ الكيمياء الحيوية والبيولوجيا الجزيئية بجامعة كلورادو.

#### هل مصدر العقل ذات إنسانية غير مادية؟

يمكن أن نُلَخِّص القضية التي نطرحها في هذا الفصل، والتي طالما حَيَّرت العلماء والفلاسفة، وإن كانت قد حُسمت عند المتدينين، في تساؤل واحد: هل تكمن حقيقة الإنسان في «الذات والمخ التابع لها» أم في «المخ والذات المنبثقة منه»؟

وللإجابة عن التساؤل حول حقيقة الذات الإنسانية، وضع «كارل بوبرر وللإجابة عن التساؤل حول حقيقة الذات الإنسانية، وضع «كارل بوبرر» (Xohn Eccles) (۲) فيلسوف العلوم الأشهر، مع سير «جون إكلز John Eccles) في أكثر من خمسائة صفحة، يشى عنوانه بأبعاد القضية. وعنوان الكتاب «الذات والمخ في أكثر من خمسائة صفحة، يشى عنوانه بأبعاد القضية. وعنوان الكتاب «الذات والمخ النابع للذات عنوانه بأبعاد القضية غير مادية تستعمل المخ كأداة وكآلة.

# العلم التجريبي يحاول أيضًا

سِرُنا في الأرض.. ونظرنا.. فعرفنا

كان طبيعيًّا ألا يقف العلم التجريبي في موقف المتفرج تجاه قضية «العقل وحقيقة الذات الإنسانية».

ومن العلماء الكبار الذين اهتموا بهذه القضية «د. جارى شوارتز<sup>(١)</sup> - Gary Schwartz»، الذي رأس مركز أبحاث الطاقة البشرية بقسم الطب النفسي بجامعة أريزونا.

و بحال اهتمام د. شوارتز هو ما وراء النفس (الباراسيكولوجى ـ Parapsychology)، و بحال اهتمام د. شوارتز هو ما وراء النفس (الباراسيكولوجى ـ Antenna-Receiver)، و يهدف المركز إلى إثبات أن المنخ البشرى يعمل كمستقبل Antenna-Receiver للذات

<sup>(</sup>١) أستاذ الاقتصاد بجامعة لندن، ومن أشهر فلاسفة العلوم في القرن العشرين.

<sup>(</sup>٢) عالم بيولوجيا المخ والأعصاب الكبير، والحائز على جائزة نوبل في وظائف الأعضاء عام ١٩٦٣.

<sup>(</sup>٣) طُبعُ لأول مرة عام ١٩٧٧، وصدرت طبعته الخامسة عام ٢٠٠٣.

<sup>(</sup>٤) حصل جارى شوارتز على الدكتوراه من جامعة هارفارد، ويشغل الآن منصب أستاذ الطب النفسى بجامعة أريزونا، بعد أن كان أستاذًا للطب النفسى والأمراض العصبية ومديرًا لمركز الطب النفسى بجامعة ييل بالو لايات المتحدة. وله عدة مؤلفات حول حقيقة الذات، منها «الأدلة العلمية على الحياة بعد الموت \_ Breakthrough Scientific.

The Living Energy in Universe و «الطاقة الحية في الكون \_ The Living Energy in Universe».

قصدت أن أُعَرِّف بدكتور شوارتز بالتفصيل؛ لنعرف قدر الرجل الذي يواجه معارضة كبيرة من الكثير من الأوساط العلمية، التي تعتبر أن الخوض في هذه الأمور من العلم الزائف Pscudoscience.

الإنسانية، وليس كمصدر للذات Creator، ويقوم كذلك باختبار فرضية أن جوهر الإنسان يبقى بعد موت الجسد.

وينطلق د. شوار تزفى نظريته عن الذات الإنسانية من مفاهيم فيزيائية ومنطقية. فجميع أفعال الإنسان تنطلق صورها في الفضاء على هيئة موجات كهرومغناطيسية ولا تفنى، إذًا فأفعالنا باقية بعد موتنا، تمامًا كالضوء الذي يأتينا من النجوم البعيدة التي ربها تكون قد انفجرت وتلاشى وجودها المادى منذ ملايين السنين!

وتعتمد دراسات د. شوارتز على أسلوب معروف في الباراسيكولوجي، وهو اتصال بعض الأشخاص الوسطاء Mediums بأشخاص ماتوا، ويؤكد أن هذه هي الوسيلة الأفضل (حتى الآن) لدراسة القضية، بشرط الالتزام بالمنهج العلمي في التأكد من مصداقية الوسطاء، وفي تحليل النتائج.

ويؤكدد. شوارتز أنه إذا كان العلم هو الوسيلة لمعرفة كيف يفكر الإله (۱)، فإنه أيضًا الوسيلة لمعرفة حقيقة «الذات الإنسانية» التى يطلق عليها المتدينون اسم «الروح». ويعلن بصراحة أنه لم يصل حتى الآن إلى الأدلة العلمية القاطعة على بقاء الذات الإنسانية بعد الموت، ولكنه يعتقد أن العلم (في زمن قريب) سيتجاوز فكرة فناء الإنسان بموت الجسد، تمامًا كما تجاوز فكرة أن الأرض مستوية.

#### القارئ الكريم...

كان لى عند كتابة هذا الفصل ثلاثة أهداف، أو لها أن أبيِّن أن الإجابة عن تساؤل كيف بدأ الخلق لا تنتهى عند شاطئ الجانب المادى من الإنسان، وأن أزعزع (بالتناول العلمى) يقين الماديين بأن المنح هو مصدر الذات الإنسانية، وأخيرًا أن أبين للمتدينين أن قضية الروح يمكن أن تخضع للبرهان العقلى بل والبحث العلمى (٢).

<sup>(</sup>١) استخدم أينشتين هذا الاصطلاح، ويقصد به إدراك القوانين الطبيعية التي تحكم الكون والإنسان.

<sup>(</sup>٢) يظن البعض أن القرآن الكريم ينهى عن البحث فى الروح، لقول الحق رَجَّلَا: ﴿ وَيَشْنَكُونَكَ عَنِ الرَّوجَ قُلِ الرَّوحُ مِنَ أَمْـرِ رَبِى وَمَا أُوتِيتُد مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلًا ﴾ [ الإسراء: ٨٥]

إِنَّ الآية لا تَعنى النهى، لكن تشير إلى عِظَم أمر الروح، وإلى أن ما سنُحَصِّله عن حقيقتها بعد البحث لن يكون إلا القليل، وهذا القليل هو ما نبحث فيه. وقد أدرك السلف الصالح هذا المعنى، فأخرج لنا الإمام ابن القيم كتابه الأشهر «الروح».

وقد اكتفيت في طرحى السابق بالخطوط العريضة للتناول الفلسفى والعلمى للذات الإنسانية، واستشهدت ببعض الكتب والأبحاث كنموذج لآلاف الدراسات حول الموضوع، واعتقدتُ أن فيها عرضت الكفاية للإلمام بالخطوط الرئيسية للقضية. لكن أبت القضية إلا أن تطرح نفسها عليك (قارئي الكريم) بقوة وبمزيد من التفصيل.

فبينها الكتاب ماثل للطبع (١)، دار حوار ثرى بين ثلاثة من المهتمين بالعلاقة بين المخ والذات الإنسانية. وقد رأيت أن أضم ذلك الحوار إلى هذا الفصل، لاعتقادى أنه سيثرى القضية، ويدفع بها خطوات إلى الأمام، ويضع النقاط فوق الحروف كما يقولون.

وأول الثلاثة المشاركين في الحوار الصحفى والإعلامى الأمريكى الشهير «لى ستروبل \_Lee Stroble»، الذى تبنى الفكر الإلحادى لسنوات ثم فارقه إلى الإيهان بالإله. وقد آثر في الحوار أن يطرح تساؤلاته باعتباره ممثلًا للفكر المادى، وسأرمز إليه باسم «زوبعة»!

والثانى هو «د. موريلاند\_J.P.Moreland» أستاذ الفلسفة الأمريكى المهتم بفلسفة العقل وعلم الأديان. والثالث هو «أنا»، مؤلف الكتاب الذى بين يديك. وأُمثل مع د. موريلاند وجهة النظر الدينية، وسأرمز إلينا باسم «راسخ»!

وقد اخترت للحوار عنوان:

# العقل والوعى والذات الإنسانية

أثار «زوبعة» الحوار، بأن سأل «راسخًا»:

يتميز الإنسان على سائر الكائنات بـ«العقـل ـ Mind»، الـذى يُعتَبر «الوعـى ـ درية الوعـى ـ Consciousness» أهم مظاهره، فكيف يمكننا تعريف الوعى؟

أجاب راسخ: إن الوعى هو القدرة على إدراك ما حولنا وما بداخلنا. إنه يقف وراء الأحاسيس والأفكار والمشاعر والرغبات والمعتقدات وحرية الاختيار؛ إنه ما يجعلنا نشعر بأننا أحياء.

إن الوعى ببساطة هو الفرق بين الإنسان المستيقظ والإنسان النائم. عندما تستيقظ من النوم، ألا تشعر أنك كنت غائبًا أو معدومًا، ثم بدأت تدرك ما حولك؛ تتعرف إلى مَن يوقظك،

<sup>(</sup>١) المقصود هنا كتاب الرحلة عقل اللمؤلف، والذي نُقل عنه (بتصرف) هذا الفصل.

أين أنت، فيمَ كنت تفكر قبل النوم، الالتزامات التي عليك القيام بها هذا الصباح. لقد عدت إلى مسرح الحياة، لقد أصبحت واعيًا.

ويمكن تشبيه الوعى بالتيار الكهربائي الذي لا يعمل الكمبيوتر إلا به؛ إذ تتلاشى قدرات الكمبيوتر إذا تم فصل التيار الكهربائي عنه.

قال زوبعة: يَعتبر كثير من البيولوجيين أن العقل ـ Mind (المستول عن الوعى) نتاج مباشر للمخ المادى Brain، عَامًا كما تنتج الكليتان البول. لذلك يعتقد أنصار التطور الداروينى أن المخ ما إن وصل إلى حجمه الحالى وتعقيده المذهل حتى بزغ العقل تلقائيًّا كخطوة تطورية.

لِأَكُنْ أمينًا معنك. لا يمكنني أن أتصور أن التطور العشوائي قادر على تشكيل العقل الإنساني بكل ملكاته، فإ رأيك أنت؟

أجاب راسخ: لست وحدك الذي تجد صعوبة في ذلك، انظر إلى ما يقول أستاذ الفلسفة البريطاني بجامعة أكسفورد، «كولن ماك جن \_ Colin Mc Ginn»:

لا أستطيع أن أتصور أن المادة يمكن (بأية آلية بيولوجية) أن تكتسب العقل. إن العقل كالحياة، ضيف جديد تمامًا على الكون، إنه قفزة هائلة من نوع مختلف. ولا ينبغى أن يتهرب البيولوجيون التطوريون من المشكلة بأن يغضوا النظر عنها!!

وأضاف راسخ: إن القائلين ببزوغ العقل من المخ المادي يواجهون أربع مشكلات:

أولًا: إن قولهم هذا، يعنى أن المادة تتميز بعقل كامن فيها، وعند وصول المادة إلى درجة معينة من تعقيد البنية، تتفجر وتظهر هذه القدرات الكامنة!

لقد أَضْفَوا على المادة صفات تخالف تمامًا المفاهيم المادية، إنها صفات أقرب لمنظور المتدينين من منظور الماديين.

ثانيًا: إذا انبثق العقل من المادة، دون استمداد من ذكاء مطلق أعلى، فكيف نثق في أحكامه؟

من باب التشبيه، إذا قام شخص متخلف عقليًّا ببرمجة الكمبيوتر، هل تثق فيها نحصل عليه من مُخرَجات الكمبيوتر! فها أدراك لو لم يكن لهذا المبرمِج عقلًا بالمرة؟!

ثالثًا: تؤمن عقولنا بالعديد من المفاهيم البديهية (١) التي لا نطلب دليلًا عليها، وأولها اعتقادنا في سلامة عقولنا وأحكامنا، فمن أين أتت هذه المفاهيم التي نبني عليها كل أمور حياتنا

<sup>(</sup>١) من المفاهيم البديهية أن الجزء أصغر من الكل، وأن وراء كل نتيجة سببًا.

وكل أفكارنا ومفاهيمنا؟ وكيف تكون إفرازًا مباشرًا للنشاط الكهروكيميائي لخلايا المخ؟ وكيف يجعلنا المخ نثق في هذه المفاهيم البديهية بهذا اليقين؟

رابعًا: إن بزوغ العقل من المادة يتطلب خضوعه لقوانينها الكيميائية والفيزيائية، ولما تتسم به من حتمية. إن افتراض الحتمية يتنافى مع ما نلاحظه من تمتع الإنسان بحرية الاختيار، فأنت تستطيع أن تستكمل قراءة هذا الفصل، أو أن تغلق الكتاب، بل ويمكنك إغلاق الكتاب بالرغم من أن كل الظروف تدعوك لاستكمال القراءة!

قاطع زوبعة مُلِحًا: أسألك أن تتهاشي معي، لو افترضنا أن العقل انبثاق مباشر من المخ كها يعتقد الماديون، فهاذا يترتب على ذلك؟

أجاب راسخ: لن يمكننى أن أتماشى معك كثيرًا؛ لأن العقل إذا كان نتاجًا مباشرًا للهادة (المخ) لَتَبَنَّى جميع البشر رأيًا واحدًا فى كل قضية؛ إذ إن النظرة المادية واحدة كها نجد فى العلوم الطبيعية. معنى ذلك أن تختفى النظرة الشخصية للأمور، والتى هى أهم سهات العقل الإنسانى. لذلك إذا صدق هذا المنظور لَما وُجد العقل الإنسانى أصلًا!!

قال زوبعة: لقد طرحتَ العوائق المنطقية أمام فكرة انبثاق العقل من المخ المادى، واستنتجتَ من ذلك أن العقل ليس من نتاج المخ. إن مثل هذا الدليل يُعتبر عند علماء المنطق دليلًا سلبيًّا، فهل لديك دليل إيجابي على رأيك؟

أجاب راسخ: سأقدم لك أدلة تجريبية. ولا شك أن الدليل التجريبي هو أقوى الأدلة العلمية.

لقد أجرى «د. ويلدر بنفيلد ـ Wilder Penfield» (مؤسس علم جراحة الأعصاب الحديث والحائز على جائزة نوبل) أكثر من ألف عملية جراحية لمرضى الصرع الذين لا يستجيبون للعلاج الدوائى، وحاول أثناء إجرائه للجراحات تحت التخدير الموضعى أن يتوصل إلى موضع العقل داخل المنح البشرى، وذلك عن طريق التنشيط الكهربائى لمراكز القشرة المخية المختلفة.

وعند تنشيط منطقة معينة من المخ، كانت يد المريض تتحرك، فيحاول المريض أن يمنعها عن الحركة بيده الأخرى. وعندما ناقش بنفيلد مرضاه، أجابوا بأنه هو الذي يحركها، وأنهم لا يستطيعون منعها.

معنى ذلك، أنه بينها كانت إحدى يَدَى المريض تحت التحكم المباشر للنشاط الكهربائى للقشرة المخية، كانت إرادة المريض تحاول أن تمنعها باستخدام اليد الأخرى. إن ذلك يؤكد أن للإنسان إرادة منفصلة عن النشاط الكهروكيميائى للمخ.

وبالرغم من أن د. بنفيلد كان يهدف من أبحاثه إلى إثبات أن مخ الإنسان هو كل شيء وليس وراء الوعي شيء آخر، فإنه أقر في النهاية بأن كلًّا من المخ والعقل يمثل وجودًا مستقلًّا، وذو طبيعة مختلفة!

كذلك أكد «د. روجر سبيرى\_ Roger Sperry» (حاز على جائزة نوبل لأبحاثه حول اختلاف وظائف نصفى المخ) بعد تجاربه وأبحاثه المستفيضة على المخ البشرى، أن الوظائف العقلية لا تنبع من نشاطات المخ المادى، وإن كانت تستعمله كآلة.

قال زوبعة: لا شك أن قضية مصدر العقل الإنساني من أهم القضايا في حياتنا، وإن لم تثر اهتمام العامة، فهل هناك المزيد من الأدلة على أن العقل شيء والمخ شيء آخر؟

# قال راسخ كأنه يقاطع زوبعة:

أستميحك عذرًا... لدى موعد لزيارة الطبيب لإجراء بعض الفحوصات المعملية والإشعاعية ليطمئنني على وظائف قلبى ورئتى ومخى. ولا مانع من أن أجرى بعض الفحوصات وكذلك رسم المخ الكهربائي للاطمئنان على صحة أو خطأ أفكارى ومشاعرى! ها.. ها.

لا شك أن أية فحوصات تُجرى على المخ لن تستطيع أن تَطَّلع على أفكارنا، وأن تُقَوِّم صحتها أو خطأها. إن ما يدور في عقولنا أمر شديد الخصوصية بعيد عن عالم المادة.

قاطع زوبعة راسخًا قائلًا: لقد أثبت العلم إمكانية الاطلاع على نشاطاتنا العقلية، فالأطباء يستطيعون الآن عن طريق تسجيل نشاط المخ الكهربائي وملاحظة حركات العينين أثناء نومنا، أن يحددوا متى نحلم.

قال راسخ: لكن لا تستطيع حركات العينين ونشاط المخ الكهربائي أن يُخبرانا بمحتوى أحلامنا، لا بد أن نوقظ الشخص ليخبرنا عن مضمون حلمه.

إن النشاط الكهربائي الذي نسجله أثناء أحلامنا يعنى أن هناك تلازمًا بين نشاطنا العقلى وبين نشاط الخوربائي، لكن ذلك لا يحدد أيها السبب وأيها النتيجة.

# وقف زوبعة متحفزًا وقال لراسخ:

لدى دليل علمي قوى، لا أحسبك قادرًا على دفعه، يؤكد أن المخ هو مصدر العقل، بل ومصدر الشعور بالذات.

لقد استطاع الإنسان، منذ قديم الزمان، التحكم في درجة وعيه وحِدة عقله وشعوره بذاته، عن طريق العقاقير المخدرة والمهلوسة والخمور:

تارة يقل وعى الإنسان وشعوره بذاته؛ أنا فين!

وتارة تتشوش فكرته عن نفسه؛ أنا جدع!

وتارة ينفصل عن الوجود، وينتقل إلى عوالم أخرى!

وتارة يُحجَب عن عقله!

كذلك استطاع أطباء الأمراض النفسية، عن طريق العقاقير التي تُعَدِّل من كيمياء المخ، أن يغيروا من مشاعر الإنسان، بل ويغيروا من نظرته لذاته وللوجود. لقد استطاعوا عن طريق العقاقير أن يصلحوا الكثير مما يصيب الوعى والعقل والنفس.

ألا يثبت ذلك كله، أن كيمياء المخ وراء كل شيء، ومن ثَمَّ فإن الوعى والعقل والشعور بالذات تنبثق جميعها من المخ؟

# أجاب راسخ مبتسمًا:

من التشبيهات التى تُستخدم كثيرًا وتُعَبِّر جيدًا عن العلاقة بين عقل الإنسان وخه هو تشبيهها بالعلاقة بين الموجات الكهرومغناطيسية التى تحمل البث التليفزيونى (تقابل العقل) وبين أجهزة التليفزيون المستقبِلة (تقابل المخ). ولا شك أننا نستطيع عن طريق التحكم في أجهزة التليفزيون أن نغير الكثير من مواصفات البث الذى نستقبله.

فنحن نستطيع أن نجعل الصورة ملونة أو غير ملونة، زاهية أو معتمة، نجعلها صافية أو مشوشة، نرفع من شندة الصوت أو نخفضها، بل ونستطيع أن نُقَوِّى من قدرة الجهاز على الاستقبال، كل ذلك دون أن يتغير البث التليفزيوني. هذا ما تفعله تمامًا العقاقير المخدرة والمهلوسة والخمور والعقاقير الطبية في جهاز التليفزيون، أقصد في المخ.

هدأ زوبعة وقال: لقد أَثْبَتَ لى تجريبيًا ومنطقيًا أن عقل الإنسان ظاهرة غير مادية، وليس نتاجًا للمخ البشري المادي. فهل العقل هو حقيقة الإنسان وذاته وجوهره؟

أجاب راسخ: لا، فإذا كان الوعى من وظائف العقل، فإن العقل ليس نهاية المطاف، إنه مظهر من مظاهر الذات الإنسانية. تساءل زوبعة: وما هي الذات الإنسانية؟ ولم لا تقبل فكرة أن العقل هو آخر المطاف، وأنه هو ذات الإنسان؟

قال راسخ:

دعني أروى لك حكاية حقيقية مؤلمة، لكنها تبين بوضوح ما أقصد:

تعرضت إحدى طالباتى فى الجامعة لحادث شديد أثناء شهر العسل، فقدت على إثره «الوعى» لعدة أيام. وعندما استعادت وعيها، كانت تعانى من فقدان جزئى «للذاكرة» أنساها أنها متزوجة. كما كانت تعانى من تغير فى «شخصيتها وسلوكها».

وكخطوة علاجية عرضوا عليها تسجيلًا لحفل زفافها، فأدركت تدريجيًّا أنها متزوجة من ذلك الرجل، كما استعادت تدريجيًّا شخصيتها وطبيعتها.

لقد كانت سوزى طوال فترة غيابها عن وعيها هي هي سوزى بالنسبة لنا. والأهم أنها كانت تدرك طوال فترة فقدانها الجزئي للذاكرة وتَغَيُّر شخصيتها أنها سوزى!

ألا يثبت ذلك أن لنا وجودًا حقيقيًّا مختلفًا عن وعينا وذاكرتنا وشخصيتنا.

إننا نظل «نحن»، حتى وإن غبنا عن وعينا ووهنت ذاكرتنا وتشوهت شخصيتنا وطبيعتنا.

إذا شَرَّ حنا مخ الإنسان جزءًا جزءًا، وإذا استطعنا أن ننظر داخل كل خلية من خلاياه، فلن نضع أيدينا على موضع الذات الإنسانية.

نحن لا نعرف شخصية الإنسان عن طريق الفحوصات المعملية والإشعاعية، ولكن عن طريق معرفة كيف يشعر هذا الإنسان؟ فيم يفكر؟ ما هي طموحاته؟ ما هي نظرته للوجود؟ وهكذا.

الخلاصة أن حقيقة الإنسان تتجاوز جسمه ومخه ووعيه بل وعقله، إنه الجوهر الذي يشعر أنك وجود واحد متكامل، يدرك ذاته ويقول عن نفسه «أنا».

لذلك أعلن «سير جون إكلز\_John C. Eccles» عند تسلمه لجائزة نوبل (عن أبحاثه في بيولو جيا المخ): أجدنى مضطرًّا إلى القول بطبيعة غير مادية لذاتى وعقلى، طبيعة تتفق مع ما يسميه المتدينون «الروح».

411

كذلك أعلن «سير شير نجتون (۱۱ ـ Charles Sherington) قبيل وفاته بخمسة أيام، أن «الروح هو جوهر الإنسان الذي لا يفني بالموت».

اندفع زوبعة قائلًا: لقد قفز شيرنجتون قفزة كبيرة بحديثه عن خلود جوهر الإنسان، فها دليله العلمي على ذلك؟

### أجابه راسخ:

لعلك سمعت عن خبرات الذين اقتربوا من الموت Near Death Experiences.

لقد أظهرت بعض الدراسات الموثَقَة حول هذا الموضوع أن إدراك الإنسان يمتد إلى ما بعد تَوَقُّف المخ عن العمل!

اشتملت إحدى أهم هذه الدراسات (٢) على ٦٣ مريضًا أصيبوا بنوبات قلبية شديدة أعلن إثرها وفاتهم إكلينيكيًّا، لكنهم تماثلوا للشفاء، وحكى بعضهم أمورًا عجيبة. ذكر بعضهم أنهم شعروا أنهم مفارقون لأجسادهم، ويطوفون فوقها، ويشاهدون الأطباء والممرضات وهم يتعاملون مع جسدهم المُسَجَّى، ثم إذا بهم يهبطون ليدخلوا مرة أخرى في أجسادهم! وذكر بعضهم أنه شاهد نفقًا طويلًا مظلمًا، وفي آخره دائرة من النور. وذكر أحدهم أنه رأى حذاءً للتنس مُلقى فوق سطح المستشفى، وقد ثبت صحة ذلك.

لقد ذكروا أمورًا شاهدوها وانطبعت في ذاكرتهم، وتجاوز بعضها قدرات حواسهم المادية على الإدراك، في فترة اعتقد الأطباء فيها أن عمل المخ قد توقف!

ألا يعنى ذلك أن هناك ذاتًا مستقلة عن المخ، لها قدرات إدراكية عالية، وهى مصدر الشعور بالذات، وهى مصدر العقل، وأن هذه الذات تظل على وعيها عندما يكاد عمل المخ أن يتوقف.

وإذا كان هذا الاستنتاج غير مقبول عند الماديين، فإن المنصفين منهم يُقِرُّون بعجزهم عن تفسير كيف تنبثق القدرات العقلية عن المخ المادى.

(٢) نُشرت هذه الدراسة في المجلَّة العلمية المحترمة Resuscitation. وقُدمت نتائج الدراسة عام ٢٠٠١، أمام اجتماع علماء المخ والأعصاب والرعاية المركزة في The California Institute of Technology.

<sup>(</sup>١) أستاذ وظائف الأعضاء بجامعة أكسفورد، والذي وصفته اللجنة المانحة لجائزة نوبل بأنه العبقري الذي توصل إلى أسس عمل المخ والحبل الشوكي.

وقد أثار هذا المفهوم اهتمام العديد من علماء النفس، فقام بعضهم بالتواصل مع بعض هذه الذوات غير المادية الباقية بعد موت أصحابها، ولم يكن هناك من سبيل لذلك إلّا عن طريق الوسطاء الروحانيين!

وقد حرص الجادون من هؤلاء العلماء (١) على تطبيق الشروط الصارمة للبحث العلمى في مثل هذه التجارب، لكن الأوساط العلمية ما زالت تنظر بريبة لنتائج هذه الأبحاث، لِما لهذا التواصل الروحاني من سمعة سيئة، إذ يَدَّعي تحقيقه الحواة والدجَّالون كما تعلم.

وهناك إشارة دينية إلى أن العقل ليس موجودًا قائبًا بذاته، ولكنه نشاط للذات الإنسانية. فالقرآن الكريم يحدثنا عن الجسد وعن القلب وعن النفس وعن الروح، لكن لا يحدثنا عن العقل! بالرغم من أن عملية التعقل وردت ٤٩ مرة بألفاظ مختلفة في القرآن الكريم. ألا يعنى ذلك أن التعقل عملية يقوم بها الإنسان وليس لها مُكوِّن محدود قائم بذاته؟

أوشك زوبعة على الاستسلام، وسأل: هل يمكن أن نعتير أن الذات الإنسانية هي الروح في منظور المتدينين؟

وافقه راسخ قائلًا: تشير الأديان السهاوية إلى أن الروح هو الجوهر غير المادى للإنسان. بل إن ثنائية الروح والجسد Dualism موجودة في جميع الحضارات، عبر التاريخ وعبر الجغرافيا، وكما تعلم فإن هذه الثنائية كانت محور حياة المصريين القدماء.

وللفظ الروح فى منظور الإسلام مسميان (٢)، الأول يُطلق عليه اسم الروح الحيوانى، ويُقصَد به الحياة، وهو سمة مميِّزة لجميع الكائنات الحية. وهو المحرك لجميع العمليات الحيوية كالتنفس وعمل القلب والكليتين والهضم، فى اليقظة وأثناء النوم. وهو موجود فى الإنسان منذ أن كان بويضة وحيوانًا منويًّا، وإذا فارق الروح الحيوانى الجسد يموت الإنسان.

والمسمى الآخر للروح هو الروح المدرك، وهو الخاصية المميِّزة للإنسان، وهو المقصود بقول الله عَلَى: ﴿ قُلِ ٱلرَّوحُ مِنْ أَصْرِ رَبِّى ﴾ [الإسراء: ٨٥]، وهو المُخاطَب والمُكَلَّف والمُحَاسَب من قِبَّل الله عَلَى الروح المدرك الجسد عند النوم، فيغيب الإنسان عن وعيه وإدراكه،

<sup>(</sup>١) منهم جاري شوارتز الذي تحدثنا عنه في هذا الفصل تحت عنوان «العلم التجريبي يحاول أيضًا».

<sup>(</sup>٢) هذا المفهوم يطرحه الإمام أبو حامد الغزالي في الجزء الأول من كتاب "إحياء علوم الدين"، باب «العلم».

لذلك فهو المستول عن نشاطات الإنسان العقلية. والروح المدرك خالد لا يفني، لكنه يفارق الجسم أيضًا عند الموت، ويُرَد إليه مرة أخرى عند البعث(١).

لذلك، ينبغى أن نفرق بين الموت الذي هو فقدان الحياة، وبين التَوَقِّ الذي هو مفارقة الروح المدرك، وهذا يحدث عند النوم وعند الموت.

هذا وقد تعددت الأقوال حول العلاقة بين النفس والروح؛ هل هما اسهان مترادفان لمعنى واحد أم أن بينهما اختلافًا؟ والرأى الراجح عندى أن الروح تُسمى نفسًا بعد نفخها في الجسد واتصالها به؟ فهى روح قبل أن تنفخ في الجسد ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِمِن رُوحِي ﴾ [ص: ٧٧] بينها هى نفس عند خروجها من الجسد ﴿ اللّهُ يَتُوفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ اوَالْتِي لَمْ تَمُت فِي مَنامِها ﴾ [الزمر: ٤٢].

وبها أن الجسد هو آلة الحياة الدنيا المادية، فالروح بعد نفخها في الجسد الطيني الشهواني وتأثرها به لم تعدهي ذات الروح العلوية السامية، وإنها تحولت لنفس مقيدة داخل الجسد، وتقلبت طباعها بين النفس الأمَّارة بالسوء واللوامة والمطمئنة. والرأى الراجح كذلك أن نفخة الروح هي التي تُكسب الإنسان العقل المفكر الذي استحق به سجود الملائكة.

ويعتقد الكثيرون أن الروح المدرك هو وحده ذات الإنسان، وأن الجسد ليس إلا دابة للروح. والصواب أن الإنسان كائن متوحد تمتزج فيه الروح والجسد، فتصبح هذه الثنائية هي ذات الإنسان وجوهره. لذلك يمكن وصفنا بأننا أرواح متجسدة أو أجساد متروحنة، وإن كان الوصف الأول أدق.

ومن ثم، نستطيع أن نُجمل الأمر ونقول إن الإنسان خُلق من جسد وروح، وبعد نفخ الروح أصبحت الذات الإنسانية جسدًا ونفسًا وعقلًا.

هدأ زوبعة واطمأنت نفسه، فقد وضع يده على البراهين العقلية والعلمية التي كان يسعى وراءها منذ زمن طويل في قضية الذات الإنسانية. عند ذلك أضاف راسخ قائلًا:

لى كلمة أخيرة في هذا الموضوع؛ لقد وصلنا إلى مفترق طرق وأصبحنا بين خيارين؛ إما أن نُقر بأن الذات الإنسانية، وما تمارسه من أنشطة عقلية (تفكير وشعور وسلوك وتَدَّين)

<sup>(</sup>١) ﴿ أَللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَاوَالِّي لَمْ تَمُتَ فِي مَنَامِهِ كَأْفَيُمُسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمُوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاينتِ لِفَوْمِ يَلْفَكُرُونَ ﴿ الرَّمِو: ٤٢].

يستحيل اختزالها إلى الكيمياء والفيزياء، ويستحيل أن نُرجع نشأتها إلى التطور، ومن ثَمَّ ينبغى أن نطرق أبواب المعارف الدينية التي تحل لنا هذا اللغز، وتجعل نظرتنا أوسع وأشمل وأعمق، وإما أن ينقلب العِلم إلى وسيلة لإثبات أفكار مادية مُسبقة، بدلًا من أن يصبح هدفه هو البحث عن الحقيقة.

إن العلم لا ينبغي أن يتبنى ما قاله أحد الماديين.

لقد حَسَمْتُ قناعاتي ولملمتُ أوراقي، فلا تزعجني بحقائق جديدة.

I made up my mind, don't bother me with facts



# الباب الرابع



# مع القرآن الكريم

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

# الفصل الثاني عشر وقفة مع المنهج صيحة تحذير

- صيحة تحذير.. ما أشبه الليلة بالبارحة
- أنت تفكر.. إذًا أنت كافر أو مُخْتَل أو سيئ النيمًا
  - الكارثة
- هل يَنْهَى القرآن الكريم عن البحث في خلق الإنسان؟
  - وقفات مع منهج البحث

أولًا: كيف بدأ الخلقا

ثانيًا: المفاهيم العلمية السائدة وفهمنا لآيات الخلق

ثالثًا: الخلق نوعان

رابعًا: آيات الخلق إشارات

خامسًا: بلغنا منزلتنا بالروح

سادسًا: لكل من العلم والدين مجاله

سابعًا: فَهمُنا لآيات القرآن الكريم ليس حَكَمًا في قضايا علمية

ثامنًا: علينا أن نفهم مدلول اصطلاح «نظريم»

تاسعًا: أصبحنا مُلكيين أكثر من الملك

عاشرًا: ليس العلم شيطانًا، ولا سيئ النيت

- أخالفه، لكني أُضَحى بأي شيء لأُمَكنه من التعبير عن رأيه

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة «منذ نزل القرآن الكريم كان كل عصر يرى فيه رؤية جديدة تعينه على فهم الآيات بما يُحَصله من ثقافة استقاها من آفاق العلم والمعرفة السائدة. وكل إنسان يقرأ القرآن يفهم منه بقدر ماوهبه الله من قدرة على الفهم وبما أسبغه عليه من علوم وثقافة وبما اتسع به أفقه من دراية بالحياة وشئونها»

د. عبد المعطى محمد بيومى عميد كلية اصول الدين الأسبق . جامعة الأزهر

ما جلس نفرٌ يتسامرون حول خلق الإنسان وجاء ذكر «نظرية التطور» إلّا وشرع بعض المتدينين من الجالسين في تكفير صاحبها والمؤمنين بها، دون أن يدركوا ما وصل إليه العلم وصار في عداد الحقائق العلمية حول موضوع التطور، وكل ما يدركه المتسامرون هو أن النظرية تقول بأن «الإنسان أصله قرد».

#### قارثى الكريم...

يا تُرى بعد ما قرأتَ في الفصول السابقة من أدلة التصميم الذكى والتطور الموجه في خلق الكون والحياة والإنسان، هل ستتبنى ما عُرض عليك من مفاهيم علمية؟ أم تُراك ستكون ممن ينكرون التطور ويقولون بالخلق الخاص للكائنات كل على حِدَة، بل ولكل الموجودات في الكون (السهاء، الأرض، الجبال، البحار...)؟ أم تُراك ستمسك العصا من الوسط، فتقر بالتطور في خلق الكون وما فيه من كائنات، وتعطل سُنَّة التطور الإلهى عند أعتاب الإنسان، وتخصه بفكرة الخلق الخاص برغم ما قدمه العلم من أدلة؟!

أُصْدِقُكَ القول، إن حاجزًا ضخمًا يقف حائلًا بين المعترضين وبين التطور، حاجزًا ليس له علاقة بحقائق العلم وقوة أدلته ولا بآيات القرآن الكريم المُحْكَمة، إنه حاجز يتمثل في إصرار الكثيرين منا على التمسك بالتفسيرات التراثية لآيات الخلق في القرآن الكريم.

441

فعندما تصدى المفسرون الأقدمون لقصة خلق الإنسان لم يكن معلومًا وقتها إلا نوعًا واحدًا من الخلق، وهو الخلق الخاص الفورى، فحمل المفسرون آيات الخلق في القرآن الكريم على هذا المفهوم، وهم محقون في ذلك تمامًا، خاصة أن ظاهر الآيات يؤيد ذلك. ثم أثبت العلم الحديث أن هناك نمطًا آخر من الخلق وهو الخلق التطورى، ولا شك أن هذا النمط من الخلق لو كان معروفًا للأقدمين لطرح الكثيرون منهم تفسيرات تتمشى مع هذا المفهوم، خاصة أنه يحل كثيرًا من مواضع الالتباس التي تواجه التفسير من منظور الخلق الخاص (كما سنرى في الفصل القادم).

لكن المشكلة الكبيرة أن الكثيرين من المعاصرين (مفسرين ودارسين) أخذوا ما جاء في التفسيرات التراثية على أنه هو مراد الله الله الله وأنه من قضايا العقيدة التي لا تحتمل تأويلا، وصاروا يرفضون المفاهيم العلمية الجديدة دون بذل الجهد لفهم ما توصل إليه العلم. لقد وضع هؤ لاء القرآن في موضع الرافض لما يتوصل إليه العلم من حقائق، وصار علينا أن نختار بين قصتى خلق متباينتين، إحداهما تُطرح باسم القرآن، والأخرى يثبتها العلم!

لقد كانت نيتى عند شروعى فى تأليف هذا الكتاب أن يكون تناولى علميًّا فلسفيًّا، أعرض فيه ما توصل إليه العلم حول خلق الكون والحياة والإنسان، مع تأملات فلسفية فى كتاب الله المنظور «الكون». أمّا وقد أدركتُ هذا الحائل بين عقول الكثيرين وبين تقبل حقائق العلم، فقد آثرت أن أضيف هذا الفصل (وقفة مع المنهج)، وأن أتبعه بفصل أخير أعرض فيه كيف نفهم آيات الخلق فى القرآن الكريم من خلال منظور التصميم الذكى والتطور الموجه.

القارئ الكريم...

#### ما أشبه الليلة بالبارحة

إن هذا الفصل صيحة تحذير... فالليالي قد تتشابه:

فى العصور الوسطى عذبت، الكنيسة فى أوروبا العلماء وحَرَّقت بعضهم؛ لأنها رفضت كلمة العلم حول كروية الأرض ودورانها حول الشمس، وأصرت على فرض مفاهيم أرسطو وبطليموس باعتبارها من أمور العقيدة، كما تمسكت بها جاء فى الشروح القديمة لسفر التكوين من التوراة وألزمت العلماء الطبيعيين بها.

وفي هذا العصر، نكاد نحيا في عالمنا الإسلامي ليلة تتشابه مع ليالي البارحة، فها زال بعض

444

رموز علماء الدين المسلمين، عمن لهم الكلمة المسموعة، يَحْيَون على علوم العصور الوسطى وعلى فهم الأقدمين للآيات الكونية وآيات الخَلْق في القرآن الكريم وأحاديث رسول الله على ويريدون منا أن نفهم فهمهم ونتبنى موقفهم من العلم، بل ويشنون حملات عنيفة على من يخالفونهم الرأى!

نحن نجد فى كتابات بعض هؤلاء من يرى أن الأرض مسطحة ويرفض القول بكرويتها! ومنهم من يُنكر أن العلم قد أَهْبَط إنسانًا على سطح القمر! وتقرأ لبعضهم أنه لا توجد أمراض معدية!. وأخيرًا وليس بآخر يتمسك الكثيرون منهم بأن فترة الحمل فى المرأة يمكن أن تمتد إلى ثلاث سنوات، غير مبالين بها يترتب على ذلك من اعتداء على الحرمات واختلاط الأنساب! وينسبون هذه المفاهيم إلى القرآن الكريم والأحاديث النبوية الشريفة. إنهم بمثل هذه المفاهيم قد جعلوا القرآن الكريم غير صالح لكل زمان ومكان، بل وغير صالح لأى زمان أو مكان.

أنت تفكر..

# إذًا أنت كافر أو مُختَل أو سيئ النيمَ ا

ليت التعسف ورفض حقائق العلم وقف عند هذا الحد، بل لقد امتد إلى تكفير من يشير (ولو من بعيد) إلى مفهوم التطور، حتى وإن كان يُشهد له عبر حياته الحافلة بأنه لا يخرج عن نصوص القرآن الكريم والأحاديث النبوية قَيْد أَنمُلة. لعلك (قارئى الكريم) قد قرأت أو سمعت عما حدث مع الداعية الكبير الدكتور عبد الصبور شاهين، أستاذ اللغة العربية في كلية دار العلوم والضليع في علوم القرآن.

فها إن أصدر الرجل كتابه «أبى آدم، قصة الخليقة بين الأسطورة والحقيقة» عام ١٩٩٨، حتى قامت الدنيا ولم تقعد حتى الآن، ورُفعت على الرجل القضايا في المحاكم (أربع قضايا) تطالب بتكفيره. ونعرض هنا بعضًا من ردود الفعل هذه، كما صاغها رجل القانون الفذ الدكتور محمد سليم العوَّا، الذي تصدى للدفاع عن حق الدكتور عبد الصبور شاهين في التعبير عن رأيه:

«ساء كثيرين، من أهل الرأى والفكر والنظر في علوم الدين الحنيف، وأهل العلم بلغتنا العربية الشريفة، أن يكتب الدكتور عبد الصبور شاهين ما كتب، وأن ينشره على الناس فيتحدث فيها يزعمون فتنة لا راد لها، ويسبب صدعًا لا يرأبه أحد. وأقام بعض أصحاب الغيرة دعاوى قضائية ضد عبد الصبور شاهين، وضد المؤسسة الدينية في مصر، يطلبون في بعضها الحكم بمصادرة كتابه، وفي بعضها تعويضًا عها أحدثه الكتاب من آلام نفسية. وصرح بعضهم لبعض الصحف بأنه للأسف لا يستطيع الآن رفع دعوى تفريق بين عبد الصبور شاهين وزوجه؛ لأن قانون الحِسبة في مصر يمنع رفع هذه الدعاوى عن غير طريق النيابة العامة».

وقد طلبت المحكمة من مجمع البحوث الإسلامية الإدلاء برأيه في الكتاب، فشكل المجمع المجمع المحمد وجاء في المحتب الكتاب وأصدرت تقريرها الذي أنصف الرجل وأنصف كتابه. وجاء في التقرير:

«اختار المؤلف لدراسته موضوعًا دقيقًا يصعب على الباحث أن يصل فيه إلى رأى قاطع يوافق عليه سائر الباحثين، وهو موضوع بدء خلق الإنسان، ومكان آدم الكلي في سلسلة الخلق الإلهى، ذلك أنه مشهد بعيد الغور في أعماق التاريخ..

وليس للّجنة على المنهج الذى اتبعه المؤلف أى مأخذ؛ حيث حدد هدفه من بحثه بأنه محاولة لفهم النصوص التى جاءت فى القرآن الكريم تروى وقائع قصة الخلق، وأيضًا محاولة للتوفيق بين التصوير القرآنى والاتجاه العلمى (علوم البيولوجيا والجيولوجيا والأنثروبولوجيا) فى تصوير الحياة البشرية على هذه الأرض. ولا حَرَجَ علينا فى هذا ما دمنا نرعى قداسة النصوص المنزلة، وما دمنا لا نخالف معلومًا من الدين بالضرورة، وما دمنا نقدم رؤية عقلية تحترم المنطق، وتستنطق اللغة من جديد، وتدعم إيهان المؤمنين بها ينطوى عليه كتاب الله من أسرار قد تكون خَفِيَت عن بصائر ذوى التمييز، ثم أذن الله \_ سبحانه \_ لبعض السر أن ينكشف وللرؤية أن تَنْجَلى..

وتتفق اللجنة مع الكاتب في أن القرآن الكريم يقدم للعقل الإنساني الحقائق النهائية في الموضوع، ولكن الأجيال تتفاوت في فهم النص المقدس، حتى ليبدو ما استخرجه الفكر الديني من النصوص في بعض القضايا مناقضًا للعلم، ويبدو أنه لا سبيل إلى تحقيق اللقاء بينها.

أما ما انتهى إليه المؤلف في موضوع بحثه فيتلخص فيها يلي:

- ١- أن الله تعالى خلق (البشر) من طين، ولكن ليس في آيات القرآن ما يقطع بأن آدم الكيلا قد خُلق مباشرة من ذلك الطين.. كذلك فإن الاستعمال القرآني لكلمة (بشر) يشير إلى كائن سابق في الزمان وفي الكيف على الإنسان.
- ۲- أن «الإنسان» الذي كرمه الله وأمر ملائكته بالسجود له هو امتداد لمخلوق واحد هو
   «البشر»، وليس كها تقول نظرية النشوء والارتقاء حلقة في سلسلة تطور كانت القردة
   العليا فيها حلقة سابقة، ثم تطورت إلى أن صارت (الإنسان) الذي نعرفه (١).
- ٣- أن الله تعالى قد تناول البشر المخلوق من طين ثم سواه وصوَّره، وأن ذلك لم يتم على الفور في أعقاب الخلق، بل إن الخلق والتسوية والتصوير مراحل في عمر البشرية، لعلها استغرقت بضعة ملايين من السنين، إذ إن استعمال أداة العطف (ثم) يفيد التراخى بين الأمرين.
- إنه لا حاجة إلى تحديد حقيقة وطبيعة الطين الذى خُلق منه البشر، فالقرآن يعبر عنه تارة بـ (التربي) [النحل: ٥٩] وتارة بأنه (طين للزير) [الصافات: ١١] وثالثة أخرى بأنه (صلصل كَالفَخَارِ) [الرحمن: ١٤] أو أنه (صلصل مِن مَا مَسْنُونِ) [الحجر: ٢٦].

ويجمع المؤلف رأيه كله في قوله:

فخلْق الإنسان بدأ من طين، أى فى شكل مشروع بشرى، ثم استخرج الله منه نسلًا ﴿...مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّاءٍ مَّهِينٍ ﴾ [السجدة: ٨] ثم كانت التسوية ونفخ الروح، فكان (الإنسان) هو الثمرة في نهاية المطاف.. عبر تلكم الأطوار التاريخية السحيقة العتيقة..

ولا ترى اللجنة فيها كتبه المؤلف محاولة للتوفيق بين العلم والدين بقدر ما ترى فيه اجتهادًا منه في هم النص القرآني، وهو اجتهاد لا توافق اللجنة المؤلف على بعض أجزائه.

لكن اللجنة في نفس الوقت لا ترى أن المؤلف قد تجاوز الحد في تأويلاته للنصوص القرآنية.. تجاوزًا يخالف به ثوابت العقيدة أو يناقض ما هو معلوم من الدين بالضرورة.

ويؤمن المجمع بحاجة هذا الجيل من المسلمين إلى متابعة الاجتهاد وتقليب النظر في الآفاق وفي الأنفس، وإلى مواكبة التطورات العلمية الهائلة التي غيرت أساليب معيشة الناس وأوضاعهم

<sup>(</sup>١) هذا رأى د. عبد الصبور شاهين، ويختلف مع ما توصل إليه العلم.

خلال القرن الذي توشك الإنسانية أن تودعه، وذلك باجتهاد متصل وفقه متجدد، وبصر دقيق بحاجات الناس التي صارت تتغير بسرعة هائلة (بتغير الأمكنة والأزمنة والأحوال). على أن يتم ذلك كله بطبيعة الحال من خلال منهج علمي أصولي دقيق، لا يخالف فيه الباحث شيئًا من ثوابت العقيدة أو الشريعة، ولا يميل مهما كانت البواعث عن قول الحق في تجرد وصدق وشجاعة».

### الكارثة

انتهت العاصفة التى ثارت حول د. عبد الصبور شاهين وكتابه، وحصل الرجل على البراءة في القضايا الأربع، لكن سيظل يُستشهد بالواقعة لسنوات طويلة على ما يعانيه أصحاب الفكر الحر من تعسف المتعسفين وتطرف المتطرفين في بلادنا الإسلامية.

إن المشكلة، فى رأيى، تتجاوز الحَجْر على رأى حر، ولا تقف عند رفض من يتبنون التفسير التراثى للقرآن الكريم النظر فى آياته فى ضوء ما يكشفه العلم من حقائق عن الحياة والإنسان. إن المشكلة الأكبر هى أن شبابنا (وكبارنا) صاروا يسمعون فى دور العبادة وفى الإعلام الدينى كلامًا يخالف ويتعارض مع ما يدرسونه فى مدارسهم وجامعاتهم وفى الإعلام العلمى.

لا شك أن هذا الفصام موجود (وله ما يبرره) في الديانات الأخرى. أما بالنسبة للإسلام فيؤكد الدكتور «موريس بوكاى» (١) أن «من جوانب إعجاز القرآن البالغ أنه هو الكتاب السياوى الوحيد الذي لا يوجد به خطأ علمي واحد»، وعلل ذلك بأن القرآن لم يتورط في التفاصيل بل عرض الحقائق بأسلوب عام يسع كل الأفهام ويفتح الباب للاجتهاد، ويظل بذلك متفقًا مع الحقائق العلمية الثابتة.

وقد بيَّنت خطورة هذه المشكلة في مقدمة كتابي «أبي آدم من الطين إلى الإنسان» (٢) حين قلت: طالعت في مذكرات فرانسيس كريك (العالم البريطاني الحائز على جائزة نوبل في البيولوجيا) (٣) قول ه (إن فقدى للثقة بالدين المسيحي، بعد أن أصبح الدفاع عن بعض الاعتقادات الدينية متعذرًا، لعب دورًا رئيسيًّا في ارتباطي المتنامي بالعلم واهتمامي بمهنتي

<sup>(</sup>١) في كتابه ادراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة».

<sup>(</sup>٢) صدر عن مكتبة النافذة عام ٢٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) حاز على الجائزة لمشاركته في اكتشاف التركيب الحلزوني لجزىء الدنا DNA الذي يشفر لتركيبتنا الوراثية ويقوم بنقلها لأبنائنا.

العلمية. وأصبحت على يقين بأنه إذا كانت بعض أجزاء الكتاب المقدس واضحة الخطأ فلا ينبغى قبول أجزائه الأخرى تلقائيًا». يشير فرانسيس كريك هنا إلى تاريخ الخلق الذى حدد علماء اليهود في شروحهم لسفر التكوين في التوراة أنه يرجع إلى عام ٤٠٠٤ ق.م (تقويم آشر).

لقد صاريؤرقنى دائمًا القلق مما سيصيب عقيدة شبابنا (وكبارنا) لوظل المفسرون التراثيون متمسكين بالشروح القديمة لآيات الخلق في القرآن الكريم، خاصة وقد تضاعف كم المعلومات المتاحة للبشرية خلال القرن التاسع عشر عما كانت عليه منذ فجر التاريخ المُدوَّن، وتضاعف المعلومات منذ منتصف القرن العشرين بمعدل مرة كل عشر سنوات، ومنذ العقد الأخير صارت تتضاعف كل سنتين.

# هل ينهى القرآن الكريم عن البحث في خلق الإنسان؟

يرى المعترضون على الأخذ بكلمة العلم فى قصة خلق الإنسان أن الله وهذ عرض القصة بها تحتاجه من تفصيل فى القرآن الكريم، باعتبار أنها قضية غيبية من قضايا العقيدة، ومن ثم يجب عدم الخوض فيها، بل ينبغى الوقوف عند ظاهر ما جاء فى النصوص القرآنية. ونعرض هنا بعض مبررات هؤلاء المعترضين وردودنا عليها، وأترك لك قارئى الكريم الترجيح بين وجهتى النظر.

١ - يقول الحق عَلَا: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾ [العنكبوت: ٢٠]،
 ويقول: ﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِفَتُ ﴾ [الغاشية: ١٧].

إن الأمر في الآيتين بالبحث في «كيفية الخلق» وليس فقط التفكر في الخلق لأخذ الموعظة والوقوف عند الإقرار بعظمة الله على ولما كانت الآية الأولى قد عممت «الخلق» فهي تشمل الإنسان، وإذا كانت الآية الثانية قد خصصت «الإبل» فهذا مثال ينبغي تعميمه على باقى المخلوقات، ومنها الإنسان أيضًا.

وبالرغم من هذا الأمر الإلهى، كلما طُرحت القضية للمناقشة تجدمن يتصدى معترضًا، بحجة أن الله رَجِّك قد نهى عن ذلك حين قال ﴿ مَّاَ أَشْهَد تُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنْسُهِمْ ... ﴾ [الكهف: ٥١].

تصرح الآيتان بأن الله عَلَى يشير بقوله: ﴿ مَّا أَشْهَدَتُهُمْ ﴾ إلى إبليس وذريته، ولا يشير إلى الإنسان المأمور بالبحث (في آيات أخرى)، وهل يمكن أن تتناقض آيات القرآن الكريم؟

٣- ولتأكيد خصوصية جسد الإنسان وانفصاله تمامًا عن باقى المخلوقات، يضيف المعترضون:

لقد خلق الله على الله على صورته الحالية خلقًا مباشرًا في أحسن تقويم، كما بَيَّن ذلك بقوله: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ [التين: ٤].

لهؤلاء نقول: إن الآية تعنى عكس ما تتصورون! والدليل على ذلك ما جاء في معجم ألفاظ القرآن الكريم (١) من أن ﴿ أَحْسَنِ تَقُويمٍ ﴾ تعنى «كان مُعْوَجًا فَقَوَّمه، فكلمة تقويم تعنى تعديل وإزالة عِوَج». كذلك جاء في تفسير الجلالين ﴿ فِي آخسَنِ تَقُويمٍ ﴾ تعنى أحسن تعديل لصورته. وجاء في الطبري ﴿ أَحْسَنِ تَقُويمٍ ﴾ تعنى أحسن تعديل.

إذًا، يمكن أن نفهم من الآية الكريمة أن الإنسان لم يُخلق خلقًا مباشرًا على صورته، بل خُلق تعديلًا، ولا يكون التعديل إلا عن خلق سبقه.

صورته ﴿...وَصَوَّرَكُمُ فَأَحْسَنَ صُورَكُمُ ...﴾ [غافر: ٦٤] ومن ثم لا ينبغى الربط بينه وباقى الكائنات.

له و لاء نقول: لم بخص الخالق الكريم الإنسان بحسن التصوير دون باقى المخلوقات، ألم يقل جل شأنه: ﴿ اللَّهِ مَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ، وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴾ [السجدة: ٧].

وهنا ملمح لطيف في الآية، فالله الله الله الخبرنا بإحسانه خلق كل شيء يضيف بأنه خلق الإنسان من طين، حتى لا يغتر الإنسان بحسن صورته.

٤- هنا يعترض البعض قائلين: بل نحن أكرم وأفضل من باقى الخلق فلا تقارنا بهم، ويستشهدون بقول الله رَجَانَ ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَ مَلَنَاهُم فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ
 وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٠].

لهؤلاء نقول: لقد كرمنا الله ركان بنفخة الروح التى لم تُمنح لغيرنا، وليس باختلاف أجسادنا عن باقى من المخلوقات، بل ربها كان في تفوقنا على من عدانا رغم علاقتنا الجسدية بهم تكريمًا أكبر.

وفى الآية الكريمة ملمح لطيف أيضًا، فالله عز وجل يخبرنا أنه فضلنا على «كثير» ممن خلق، وليس على كل مَن خلق، حتى لا يغتر الإنسان بتكريم الله عز وجل وتفضيله له.

٥- يقول المعترضون: ليس هناك جدوى من البحث في كيفية خلق الإنسان، فالقرآن الكريم أوجز الأمر كله في أن «آدم أبو البشر كلهم، وأن حواء قد خُلقت منه» (من ضلعه كما جاء في التفاسير)، ويستشهدون بقول الله رَجَّانَهُا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنهَا زَوْجَهَا وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْبِرًا وَنِسَآءً ﴾ [النساء: ١].

يجيب على هؤلاء فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى (تفسير الشعراوى): «الناس تريد هنا أن تدخل في متاهة، هل «خلق منها» المقصود به خلق حواء من ضلع آدم أى من جسد آدم؟ إناس قالوا ذلك، وإناس أصابوا فقالوا: لا، خلق منها تعنى من جنسها، ودللوا على ذلك قائلين: حين يقول الله ﴿ لَقَدَّ جَاءَ كُمُ رَسُولُ مُ مِنْ أَنفُسِكُمُ ... ﴾ [التوبة: ١٢٨] أخذ الله رحين يقول الله ﴿ لَقَدَّ جَاءَ كُمُ رَسُولُ مَ وسول من جنسنا البشرى».

أما فضيلة الشيخ الإمام محمد عبده فيدلى برأى قاطع فى تفسير المنار حول الآية، فيقول: «إذا كان المفسرون فسروا «النفس الواحدة» بآدم فهم لم يأخذوا ذلك من نص الآية ولا من ظاهرها، بل من المسألة المُسَلَّمة عندهم، وهي أن آدم «أبو البشر»، بالرغم من أنه ليس في

القرآن الكريم نص أصولى قاطع على أن جميع البشر من ذرية آدم. إن النفس الواحدة هنا هي الإنسانية» (الجزء الرابع - ص ٢٦٦).

وليس آدم وحواء فقط الذّين خُلقا من نفس واحدة، بل نحن أيضًا: ﴿يَكَأَيُّهُا النَّاسُ اَتَّعُواْ رَيَّكُمُ الّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْبِيرًا وَنسَآءً ﴾ [النساء: ١]، فالآية تشير بدقة فائقة إلى أن تلك النفس الواحدة هي النوع الواحد، هي الإنسان البشر. يتناسل رجل أسود زنجي مع امرأة بيضاء ناصعة، كما يتناسل روماني أبيض مع يابانية صفراء، أو قزم آسيوى مع مشوقة بيضاء أو سوداء، فيبعث الخالق الكريم من كل هؤلاء رجالًا ونساءً يتتابعون جيلًا وراء جيل. أي أن الوحدة لا تعني وحدة العدد (آدم) بل تعني وحدة النوع (الإنسان - البشر). تمامًا كما نقول إننا سنقيم معرضًا للكتاب، هل يعني ذلك كتابًا واحدًا؟!.

ويحسم الإمام محمد عبده الأمر عند تفسيره قول الحق الله ﴿ خَلَقَ لَكُو مِن أَنفُسِكُمْ الرَّوَحَا ﴾ [الشورى: ٢١] بقوله «إن المقصود بذلك أن أزواجنا من جنسنا، الجنس البشرى، ومن ثم لا داعى لترديد أن حواء خُلِقت من ضلع آدم الأيسر وهو نائم، كها جاء في الفصل الثاني من سفر التكويس وورد في بعض الأحاديث (التي تحتاج صحتها إلى مراجعة)، ولو لا ذلك لم يخطر هذا المعنى على بال قارئ القرآن».

٦ - حول قول الحق ﷺ: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩]، يقول المعترضون إن الآية تبين كيفية خلق الإنسان؛ فآدم خُلق من تراب، بشكل فورى مباشر، بكلمة كن. ومن ثم انتهى الأمر، ولا داعى لمزيد بحث يُظهر غير هذا.

نقول للقائلين بهذا الرأى: إن الآية تشير إلى عكس ما تقولون. فالآية تنص على أن عيسى كآدم، خُلقا من تراب وبكلمة كن، بينها نعلم جميعًا أن عيسى وُلِد من مريم العذراء، وأن مريم ابنة عمران وأن عمران وُلد من آباء وهؤلاء من أجداد. ليس عيسى فحسب، بل نحن أيضًا ﴿ قَالَ لَهُ، صَاحِبُهُ، وَهُو يُحَاوِرُهُۥ أَ كَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُظْفَةٍ ثُمَّ سَوَّكَ رَجُلًا ﴾ [الكهف: ٣٧].

إذًا فعيسى من تراب، ونحن من تراب رغم وجود آباء لنا، ذلك لأن أبانا هو آدم الذى خُلق من تراب. فلِمَ لا نفهم من القول بأن آدم من تراب أنه هو الآخر له آباء وأجداد بدءوا من التراب.

٧- ليس صحيحًا أن «كن فيكون» (كما جاءت في آية سورة آل عمران السابقة: ٥٩) تعنى الخلق الفورى. فكن فيكون لا تعنى نفى الأسباب ولا تلاشى الوقت؛ نحن خُلِقنا بكن لكن ذلك تطلب تزاوج رجل وامرأة، وتَطَلَّب مُكثًا في الرحم مدة تسعة أشهر.

إن كل شيء خلق بكن فيكون، ألم يقل الحق ﷺ: ﴿وَإِذَا قَضَىٓ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البقرة ١٧٧\_ آل عمران ٤٧\_ مريم ٣٥].

و إذا تأملنا آية آل عمران: ٥٩، وجدنا أن الله ظل يقول إن آدم ﴿... خَلَقَكُهُ مِن تُرَابِ ... ﴾ (ثم قال له كن فكان)، فإذا كانت ثم «تفيد التتابع مع التراخى» ألا يعنى ذلك أن الأمر بتصوير آدم جاء بعد فترة طويلة من خلقه من التراب.

كذلك فإن من يقولون إن خلق آدم بكن فيكون يعنى خلقًا مباشرًا في التو واللحظة يناقضون أنفسهم. فإنهم في قول الحق عَلَى الله هُلُ أَنّى عَلَى ٱلْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَنْ أَلْدُهْرِ اللهُ مَنْ الدهر بأنه أربعون سنة، تُرك فيها تمثال آدم مَذْكُورًا ﴾ [الإنسان: ١] يفسرون ذلك الحين من الدهر بأنه أربعون سنة، تُرك فيها تمثال آدم الطيني ليجف، أي أن خلق آدم لم يستغرق لحظات، بل تطلب جفافه فقط أربعين سنة.

لذلك كله نؤكد أن قصة خلق الإنسان ليست من قضايا العقيدة التي يجب الوقوف فيها عند ظاهر ما جاء في القرآن الكريم، بل إنها من المعارف التي أُمرنا بتحصيلها عن طريق السير في الأرض والنظر في الآفاق وإعهال العقل في أدلة العلم المتجددة. ولا شك أن الله رها حين أمرنا بهذا يعلم أن ما سيتكَشَف لنا لن يدفع الإنسان إلى الإلحاد (كما فعل البعض) بل سيضيف إلى إيهانه القلبي إيهانًا عقليًا راسخًا، وإلا ما أمرنا جل شأنه بذلك.

## وقفات مع منهج البحث

والآن إلى بعض المفاهيم التى ينبغى الأخذ بها عند التصدى لتفسير آيات الخلق في القرآن الكريم، حتى لا نظل أسرى لمفاهيم ربها كانت مقبولة منذ أكثر من ألف سنة، ولكن صار لا مفر من التحرر منها، حتى تتمشى التفسيرات مع ما توصل إليه العلم من حقائق في القرن الواحد والعشرين:

أولًا: يجب أن نفهم من قول الله رَهُ الله عَلَا ﴿ قُلْسِيرُوا فِي اَلْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ﴾ [العنكبوت: ٢٠] أن للخلق بداية، وأن لهذه البداية كيفية أمرنا الله رَهُ أن نتحراها. وتبين الآية أن التوصل إلى هذه البداية يتأتى من السير في الأرض والنظر في الآفاق.

فإذا سار غيرُنا وسرنا في الأرض، ونظروا ونظرنا، فعرفنا بعضًا من أسرار الخلق، هل نتردد في إثبات ما أدركناه، خشية أن يهاجمنا المعترضون الذين لم يحركوا قدمًا واحدة امتثالًا للآية الكريمة، وكأنها لا تخاطب المسلمين.

لذلك يتحسر المفكر الإسلامي الكبير الأستاذ/ خالد محمد خالد قائلًا:

"لم يقم أحد من علماء المسلمين بتنفيذ أمر الحق تبارك وتعالى: ﴿ قُلْسِيرُواْفِ ٱلْأَرْضِ فَانَظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخُلْقَ ... ﴾ [العنكبوت: ٢٠]، غير أن دارون، دون أن يَطَّلع على القرآن المجيد (على ما يبدو) قد قام بتنفيذ ذلك، إذ استقل السفينة «بيجل» وطاف بها حول العالم جامعًا لعينات الأحياء من نبات وحيوان، ثم أخذ يبحث ويدقق ويتأمل كيف بدأ الخالق الكريم خلق تلك الأنواع ... اهتدى دارون إلى نظريته الشهيرة التي أقامت الدنيا ولم تقعدها، والتي يقول فيها بأن الحياة بدأت بكائنات بسيطة من خلية واحدة ثم أخذت ترتقى وتتطور نوعًا وراء نوع، بل نوعًا من نوع إلى أن ظهر الإنسان، أرقى المخلوقات».

ويكرر الحق عَلَىٰ هذا الأمر مرة أخرى في سورة الغاشية: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ اللهُ وَإِلَى ٱلْجَالِكَيْفَ نُصِبَتُ اللهُ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ اللهُ ﴾.

إنه أمر متكرر أربع مرات، ليس بالنظر في المخلوقات وحسب، ولكن بالبحث في «كيفية» الخلق.

ثانيًا: هل تتحكم المفاهيم العلمية السائدة في عصر المُفَسِّر في فهمه للآيات الكريمة؟ سؤال مهم ينبغي أن نتأمله ونجيب عنه.

ويجيب د. عبد المعطى محمد بيومى (عميد كلية أصول الدين الأسبق بجامعة الأزهر) عن هذا السؤال بقوله: (١) «ومنذ نزل القرآن الكريم كان كل عصر يرى فيه رؤية جديدة تعينه على فهم الآيات بها يُحَصله من ثقافة استقاها من آفاق العلم والمعرفة السائدة. وكل إنسان يقرأ القرآن فيفهم منه بقدر ما وهبه الله من قدرة على الفهم وبها أسبغه عليه من علوم وثقافة وبها اتسع به أفقه من دراية بالحياة وشئونها.

ولئن كنا ندرك أن ربط التفسير القرآني بالنظريات العلمية تحوطه المخاوف عند الكثيرين، مخافة أن تبطل النظرية فيهتز الإيهان بالنص المقدس، فإننا نرى أن الاجتهاد في فهم النص هو

<sup>(</sup>١) من تقديمه لكتاب اقضية الخلق، للدكتور حسن حامد غطية.

غير النص، فلئن تبين خطأ الاجتهاد فلا ضرر ولا ضرار؛ لأن النص باق على اعتباره والإيهان به. ولا يختلف التفسير العلمى في ذلك عما سواه من التفسيرات. ولطالما تعددت أقوال المفسرين بغير العلم عبر العصور، ثبت منها ما ثبت وبطل منها ما بطل، وبقى القرآن ثابتًا، رغم تغير الآراء، فليكن التفسير العلمى إذًا واحدًا من هذه التفاسير، يجرى عليه ما جرى على غيره من الخطأ والصواب».

يا الله، ما أوسع أفق هذا العالم الجليل، ولنستشهد على ما قال بمثال:

إذا قرأنا قول الله على ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَلَهَا ﴾ [النازعات: ٣٠] ونظرنا في قواميس اللغة (مختار الصحاح) لوجدنا «دحا» بمعنى بسَط، ووجدنا أيضًا الدحية بمعنى البيضة. لقد اختارت التفاسير التراثية المعنى الأول وفسرت الآية بأن الله على قد بسط الأرض، إذ كان هذا هو فهم العلم في ذلك الوقت. أما وقد أثبت العلم أن الأرض مستديرة، فقد فسر المعاصرون الآية بأن الله على قد خلق الأرض على هيئة البيضة. وهكذا تغير تفسير الآية بتغير المفاهيم العلمية السائدة، دون أن يمس ذلك بقدسيتها.

## ثالثًا: الخلق نوعان:

يمثل الفهم الشائع «لعملية الخلق» حجابًا كثيفًا لدى المعارضين لقبول التطور كحقيقة علمية. فإذا بحثنا عن مفهوم «الخلق» في التفاسير التراثية (وردت مشتقاته في القرآن الكريم مائتى مرة) وجدناها تجمع على أن الله على قد خلق كل صنف على هيئته (الخلق الخاص). ليس هذا المفهوم شائعًا عند المسلمين فقط، بل وعند شراح سفر التكوين من التوراة وشراح الأناجيل. ولهؤلاء المفسرين في ذلك كل العذر، إذ لم يكن معروفًا حتى منتصف القرن التاسع عشر أن هناك أسلوبًا آخر للخلق، وهو «الخلق التدريجي التطوري».

لقد فهم المفسرون من اصطلاح «الخلق» معنى الخلق الخاص فقط، بالرغم من أن ملامح الخلق التدريجي التطوري واضحة جلية في القرآن ومن حولنا. فعندما نقول إن الله كلاقد خلق إنسانًا، لم يلغ قولنا هذا ما مر به من أطوار جنينية (أثبتها القرآن) حتى صار كامل النمو. وعندما نقول إن الله قد خلق الأرض، لم يلغ هذا القول ثمانية مليار عام من التطور، انتقل فيها الكون من حال إلى حال حتى اكتمل تشكيل الكوكب الذي نحيا عليه، إنه ولا شك الخلق التدريجي التطوري الذي أثبته العلم فيها بعد.

بل إذا نظرنا إلى صميم القضية، وهو خلق آدم الطّيلا، وجدنا القرآن الكريم يصرح بأنه قد خُلق خلقًا تدريجيًّا تطوريًّا. ألم تذكر الآيات الكريمة أن خلق آدم قد مر بأطوار؛ تراب ثم طين ثم فخار؟ ويبقى أن نفهم ما التراب وما الطين وما الفخار.

ومن شم نفهم من آية سورة يس ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ ۞﴾ [يس: ٨٢]، أن قول الحق عَلَى ﴿ كُن فَيكُونُ ﴾ قد يحمل:

\_ تنفيذًا فوريًّا للأمر (خلقًا خاصًا فوريًا).

ـ أو خلقًا تدريجيًّا تطوريًّا تبعًا لقوانين الله وسننه.

رابعًا: آيات الخِلق في القرآن الكريم إشارات، وليست حقائق علمية، فكيف نتعامل معها؟

فلنقرأ ما يقول أستاذنا الدكتور محمد سليم العَوَّا:

«وقضية الخلق كلها من القضايا الغيبية، التي من أصول منهج السلف أن «نُمِّرَ» الآيات الخاصة بها كما جاءت بلا جدال، ولا مناقشة تفصيلية، ولا حوار عمل في دقائقها.

وهي من ناحية أخرى تدخل عند أهل علوم العصر في نطاق البحث عن «أصل الإنسان»، وهو علم يتكلم أصحابه من واقع ما يعثرون عليه في الحفائر التي يقومون بها في مناطق مختلفة من العالم، ومن واقع نتائج أبحاث معملية، وفحوص بأنواع الإشعاع».

لذلك نؤكد مرة أخرى أنه ينبغى أن ينظر رجال الدين في الآيات الخاصة بخلق الكون والإنسان في ضوء حقائق العلم ونظرياته الراسخة، ليفهموا عن الله على مراده، وأن يؤولوا من الآيمن على العرب المعتاج إلى تأويل. ألم يؤول بعضهم ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] و ﴿ ... يَدُاللّهِ فَوْقَ أَيْدِيمِمْ ... ﴾ [الفتح: ١٠]. أو أن يمتنعوا (كآخرين) عن التأويل، ويقولوا هم الخلق معلومة، والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة » ثم يتركوا الأمر للعلم، لكن لا ينبغى لهم أن يصادموا حقائق العلم بإشارات القرآن.

وينبغى ألا يتحدى المعارضون العلماء الطبيعيين أن يفسروا وأن يؤولوا جميع آيات الخلق في ضوء حقائق العلم الحالية، فها زال أمام العلم الكثير ليكتشفه، وما يعجز العلماء عن تأويله اليوم قد ينجح فيه غيرهم بعد سنين، قصرت أو طالت.

ولكن، ألا يتصادم تأويل آيات خلق الإنسان مع ثوابت العقيدة؟ انظر إلى ما يقول الشيخ حسين الجسر (غزالى العصر الحديث) في كتابه «الرسالة الحميدية» منذ أكثر من مائة وعشرين عامًا:

إن الثوابت القرآنية التي عليها مدار «العقيدة» في خلق الإنسان تتلخص في أن الله ريجاك:

١- قد خلقه من تراب ومن طين، ومن حماً مسنون ومن صلصال كالفخار، وورد أنه خلقه من ماء (وهي أمور أوضح العلم فيها بعد أنها تشير إلى مراحل خلق الخلية الأولى التي بدأت بها الحياة).

٢- خَلَق الإنسان بيديه (التي هي قدرته).

٣- خَلَق الإنسان من نفس واحدة (أصل واحد) وخلق منها زوجها وبث منهم رجالًا كثيرًا ونساءً.

ويضيف الشيخ الجسر: وإذا كان ظاهر النصوص يفيد أن الله الله الإنسان نوعًا مستقلًا، فليس في النصوص ما يفيد صراحة إن كان خلق الإنسان تم دفعة واحدة أو بتكوين متمهل. أما إذا قام الدليل القاطع على مذهب التطور، فيمكن تأويل هذه النصوص والتوفيق بينها وبين ما قام عليه الدليل، ولا ينافى ذلك عقيدة المسلمين في شيء، ما دام الأصل عندهم أن الله تعالى هو خالق الإنسان في كل حال.

خامسًا: ينبغى أن يستحضر المفسرون للقرآن الكريم ما يقوله الإمام الغزالى من أننا قد بلغنا منزلتنا الإنسانية بالروح، وليس بالجوارح التى هى أتباع وخدم وآلات، وأن الجسد رفيق الروح، وإليه وإلى أصله الطينى تُنسب الغرائز والشهوات والرغبات الحيوانية. أما والأمر كذلك، فها العجيب في أن تتشابه نشأة جسد الإنسان مع نشأة الكائنات الأخرى الأدنى منه ؟

سادسًا: يجب أن ندرك مجال كل من العلم والدين.

يتبنى البعض ما سبق أن ردده (لونادوت) أستاذ اللاهوت في ليبزج بسويسرا عندما قال «إن فكرة التطور تناقض الحكمة الإلهية مناقضة تامة، فإن فكرة الخلق مِلْك للدين لا للعلم الطبيعي، وإن كل المفاهيم الدينية تقوم على مذهب الخلق الخاص»!!

لا شك أن هذا الفهم مردود جملة وتفصيلًا، فسبق أن أشرنا إلى أن:

- الله ﷺ أمرنا فقال ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ... ﴾ [العنكبوت:
   ٢٠] فمعرفة كيف بدأ الخلق أمر أوكله الله ﷺ للعلماء الباحثين في علوم الأرض والمخلوقات.
- ٢- المنهج الصحيح للتعامل مع القضايا العلمية التي تَعَرَّض لها القرآن الكريم هو «أن يطلِعَ المفسرون على كلمة العلم في هذه القضية، ثم يفهموا الآية القرآنية في ضوء ما وصل إليه العلماء من حقائق».
- ٣- ينبغى ألّا نقلل من شأن العلم وكلمته، فبالرغم من التقدم العلمى المذهل الذى جعل الحسابات الفلكية دقيقة ويقينية، يَدَّعى المتمسكون بالرؤية البصرية لهلال رمضان أن الحسابات الفلكية تصيب وتخطئ! بالرغم من قول الله ﷺ ﴿ هُو الَّذِى جَعَل الشَّمَسَ ضِياءً وَالْقَمَر نُورًا وَقَدَرَهُ مَن الِلهُ لِلْعَلَمُ الْعَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ [يونس: ٥]، وبالرغم من أنهم يعتمدون على الحسابات الفلكية في باقى العبادات الموقوتة، كتحديد مواعيد الصلوات.
- ٤- إن جهود العلماء الشاقة الدؤوبة لفهم الكون والحياة من حولهم، إنها هي قراءة لكتاب الله المنظور، الذي خلقه الله راحة السنن وقوانين وضعها، ثم أمرنا بالبحث والتعلم لنقرأ غوامضه. ولا شك أن القرآن الكريم (كتاب الله المسطور) لن يختلف مع حقيقة واحدة من حقائق العلم (كتاب الله المنظور)، فصاحب هذا الكلام هو خالق هذا الكون.

سابعًا: لا ينبغي أن نُنصِّب من فهمنا لآيات كتاب الله حَكَما في قضايا علمية متخصصة.

كثيرًا ما يُطرَح على رجل الدين سؤال حول رأى القرآن الكريم فى نظرية التطور، إن هذا سؤال يُطرَح على غير متخصص، إنه تمامًا كأن أسأل عن رأى القرآن الكريم فى علاج مرض كذا بدواء كذا! وإذا طُرح السؤال فينبغى أن تكون الإجابة ﴿... فَسَعَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] وأهل الذكر هنا هم أهل العلم المتخصصون فيه.

أضرب مثالًا لما ينبغى أن يكون عليه الأمر: عُقدت ندوات كثيرة جمعت بعضًا من علماء الدين والأطباء لبحث قضية نقل الأعضاء من الميت إلى المريض، وفي الندوات أعلن بعض شيوخ الأزهر ومفتى الديار المصرية: أنه لا يمكن نقل الأعضاء إلا إذا تحققنا من موت المتبرع. فسُئِلوا؛ متى نحكم أن المريض قد مات؟ إذ إن الموت من الأمور لصيقة الصلة بالدين والتي

تَحَدَّث القرآن الكريم عنها كثيرًا ونسبها فعلًا وتوقيتًا لله على، فكانت إجابة الفقهاء الحكيمة: هذا أمر من أمور العلم ومتروك للأطباء أن يجددوه.

وبالقياس، لا ينبغي أن يتصدى رجال الدين بفهمهم لآيات كتاب الله لتخطىء أو تصويب نظرية علمية شديدة التخصص، ربها لا يعرفون عنها إلا أقل القليل.

# ثامنًا: علينا أن نفهم مدلول اصطلاح نظرية:

يقول قائل: نقبل ما ذكرت عن «حقائق» العلم، ولكن أليس التطور «نظرية» تحتمل الصواب والخطأ، ولم تصل إلى مستوى حقائق العلم ؟

يرجع اللبس في هذا الأمر إلى فهم العامة الخاطئ لتعريف النظرية؛ لذا أنقل عن فضيلة الدكتور الشيخ على جمعة (١) تعريفه للنظرية؛ إنها «تلخيص المسائل الرئيسية عن القضية الأم في مقولة جامعة مُعَبِّرة، وتدور حولها المسائل الفرعية لهذه القضية». ولا علاقة لهذا التعريف بالصحة والخطأ، فالنظرية صحيحة إذا قامت عليها الأدلة القوية، وخاطئة إذا لم تساندها أدلة كافية. هل سمعنا من يقول إن «نظرية فيثاغورت» أو «نظرية الجاذبية الأرضية» مثلا تحتمل الخطأ والصواب لأنها نظرية ؟!

ونظرية التطور ينطبق عليها هذا الفهم، فهى نظرية عيارية راسخة تُلَخِّص القضية الأم وتجيب على التساؤلات التى تثيرها المسائل الفرعية، وقد جعلت منها الأدلة القوية حقيقة علمية ينبنى عليها علم البيولوجيا بفروعه المختلفة (٢).

تاسعًا: أصبحنا ملكيين أكثر من الملك:

تعتمد التفاسير التراثية في تفسير آيات الخلق (إلى حد كبير) على سِفر التكوين في التوراة وعلى شروحه. وما زال المفسرون المعاصرون المعارضون لمفهوم التطور يرددون هذه الشروح، ذلك بالرغم من أن الكثيرين من اليهود والمسيحيين صاروا ينظرون إلى سفر التكوين باعتباره تصويرًا أدبيًّا بليغًا يشير بشكل رمزى لمعان مهمة في قصة الخلق، وليس باعتباره وصفًا تاريخيًّا علميًّا دقيقًا لأحداث هذه القصة.

أما نحن فها زل بعضنا متمسكين بها نقلوه عنهم تحت اسم الإسرائيليات، ويدافعون عنها باستهاتة كأنها من أصول العقيدة.

<sup>(</sup>١) مفتى الديار المصرية، وأستاذ علم أصول الفقه بالأزهر الشريف، وأنقل التعريف من كتابه «الطريق إلى التراث الاسلام.».

<sup>(</sup>٢) حديثي هنا عن التطور كحقيقة علمية، وليس عن نظرية التطور الدارويني العشوائي.

## انظر إلى تطور رأى الكنيسة الكاثوليكية في قصة الخِلق:

كان التمسك بالنص الحرفي لآيات الكتاب المقدس هو المشكلة التي واجهت جاليليو وكوبر نيكوس وأدخلتها في صراع دام مع الكنيسة؛ ألم تقل التوراة إن الأرض ثابتة (١) بينها الشمس تشرق وتغرب (١)، إذًا فالأرض هي مركز الكون، وليذهب جاليليو وكوبر نيكوس والعلم إلى الجحيم! وقد ظل جاليليو مؤمنًا حتى النهاية، وكان دائمًا يردد: لا أستطيع أن أتصور أن الإله الذي زودنا بالحواس والعقل والذكاء، يأمرنا أن نهملها ونتجاوزها.

ثم تبدل الحال وقبلت الكنيسة مفاهيم جاليليو واعتذرت له بعد ٣٥٩ سنة (عام ١٩٩٢). فهل يحدث نفس الشيء مع نظرية التطور؟... نعم، لقد حدث!

ففى أكتوبر ١٩٩٦، أصدر بابا الفاتيكان يوحنا بولس الثانى تصريحًا يُعلن فيه أنه لا تضارب بين الإيهان بخلق الله للإنسان وبين الإقرار بأن ذلك قد حدث بآلية التطور، ما دمنا قد آمنا أن الله هو الذى ينفخ الروح في البشر.

كذلك يقوم شراح سفر التكوين من التوراة بإعادة النظر في الشروح التراثية والتقليدية بخصوص خلق الإنسان، ويشرحون السِفْر في ضوء ما تكشف من حقائق العلم.

انظر إلى ما يقول عميد علماء اللاهوت في القرن العشرين ك.س. لويس C.S. Lewis النظر إلى ما يقول عميد علماء اللاهوت في القرن العشرين ك.س. لقد طرح تأويلات السفر التكوين في منتهى الجِدَّة والمواءمة مع العلم والعقل، انظر إلى قوله: «يحوى سفر التكوين إشارات تدل على أنه كانت هناك كائنات بشرية على الأرض عندما أُخرِج آدم من الجنة، فالتوراة تخبرنا أن قابيل (ابن آدم) قد اختار له زوجة، فمن أين أتت تلك الزوجة؟ لا أرى من المقبول أنها كانت أخته».

وقوله: «إن قناعتى أن الله قد حَسَّن الصورة الحيوانية حتى تصبح وعاءً ملائمًا للإنسانية التى تعكس صفات الله. وبالرغم من ذلك، ظل هذا المخلوق حيوانًا من الناحية الجسدية والنفسية؛ إذ ظلت تطلعاته تدور حول إشباع الجسد المادى.

Psalm 93:1, Psalm 104:5 (1)

Ecclesiastes 1:5 (Y)

وأصبح قادرًا على إدراك الحق والخير والجهال. لا ندرى كم مخلوقًا صورهم الله على هذه الهيئة، وظلوا يحيون في هذه الحالة من النعيم (الجنة Paradise State).

ما أروع هذا الفهم! ألسنا نحن أصحاب النص المعصوم أولى بمثله. لكننا ما زلنا متمسكين بها تخلوا هم عنه، ما زلنا متمسكين بالإسرائيليات.

عاشرًا: وأخيرًا، علينا أن ندرك أن العلم ليس شيطانًا ولا سيئ النية

اقرأ هذه القصة، التي كان د. أحمد مستجير يرويها في محاضراته وكتاباته، واستخرِج معه ومعى منها الدروس:

في عام ١٩١٢، أعلن آرثر سميث (١) وتشارلس داوسون (٢) عثورهما على أقدم حفرية لإنسان عاش في بريطانيا (منذ حوالى ٥٠٠ ألف عام) وأسموه «إنسان بلنداون ـ Piltdown»، نسبة إلى القرية التي عثروا فيها على الحفرية.

لقد أصبح هذا الموضوع هو الشغل الشاغل لإنجلترا، حتى لقد كُتبت عن إنسان بلتداون أكثر من ٠٠٠ رسالة دكتوراه.

ودون الدخول في التفاصيل، توصل علماء المتحف البريطاني إلى اكتشاف خطير، وأعلنوا علم ١٩٥٣، أن إنسان بلتداون ليس إلا عملية تزييف ماهرة للغاية، تم فيها تركيب فك أحد قرردة الأورانج أوتان إلى جمجمة إنسان حديث! وقد قام بهذه الجريمة الرجلان اللذان أعلنا اكتشاف الحفرية حتى يحظيا بشهرة علمية كبيرة! وقد حازا الشهرة بالفعل، ثم انقلبت إلى فضيحة تتناقلها الكتب عبر السنين.

انتهت الحكاية، ويعلق عليها معلمنا د. أحمد مستجير تحت عنوان «هل العلم هُراء؟»(٣) قائلا:

اتخذ بعض معارضي العلم من قصة إنسان بلنداون دليلًا دامغًا على أن العلم هراء، فأحذوا يتشككون في التفسيرات العلمية بصفة عامة، بحجة أن العلماء يتبعون أحيانًا ما تمليه

<sup>(</sup>١) رئيس قسم الجيولوجيا بالمتحف البريطاني.

<sup>(</sup>٢) محمام بريطاني شهير ومن هواة علم الحفريات.

<sup>(</sup>٣) مقالً منشور في مجلة سطور، أكتوبر ٢٠٠٤.

عليهم أهواؤهم، وقد يُخفون البيانات التي لا توافق ميولهم. هذا بالإضافة إلى أن نظرياتهم العلمية لا تستطيع دائمًا أن تفسر ما قد يحصلون عليه في تجاربهم من نتائج شاذة. وفي النهاية نجد أنهم قد أقاموا لأنفسهم كهنوتًا علميًّا مقدسًا لا يجوز الاقتراب منه.

العلماء إذًا - كم قال واحد من كبار كارهم العلم (مهر جون، متعجر فون، مدلسون، يذيعون ادعاءات كثيرًا ما يتضح زيفها)، (وعلمهم نشاط لا يتوصل إلى حقائق جازمة)، وفي قصة إنسان بلتداون ما يثبت ذلك!

لكن من قال حقًا إن البحث عن اليقين المطلق هو مهمة العلم ؟! إن ما يقوله هؤلاء المعارضون يناقض طبيعة العلم ذاتها. إنها المهرج حقًا هو من يطلب اليقين المطلق حيث لا يمكن اليقين، إن المهرج هو من لا يفهم القيمة والجهال في تعدد الاحتهالات التي يطرحها العلم. وفي نفس الوقت، المتعجرف هو من يتصور أن العلم ليس بأكثر من تأملات، لا لسبب إلّا لأن العلماء يخطئون أحيانًا أخطاءً فظيعة، ولأن بعضهم قد يلوى تفسيراته ليزكّى آراءه الشخصية. المتعجرف هو من لا يعرف الفرق بين النظرية التي يمكن اختبارها وبين تلك التي لا يمكن اختبارها.

إن كل من العلماء الحقيقيين والعلماء المزيفين والحَلقَويين يضعون النظريات، لكن هذا لا يعنى أنهم جيعًا في نفس القارب. إن أهم ما يميز العلم الصادق هو قابليته للتكذيب، وما يقع فيه العلماء من أخطاء سيكتشفه على الأغلب علماء آخرون. بينها لا نستطيع أن نقول نفس الشيء عن (نظريات) المشعوذين والعلماء المزيفين الذين لا يمكن كشف ادعاءاتهم؛ لأنها لا يمكن أن تُحتر، وإذا كشف النقاد أخطاءهم تجاهلوا النقد وأهملوه.

نعم العلم ليس معصومًا من الخطأ، فالعلماء بشر، وليس من بشر معصومًا من الخطأ. فعم قد يحركهم التحيز ليقوموا بصياغة نتائجهم في صورة تعزز ما يؤمنون به من نظريات، أو ليقبلوا أفكارًا دون تمحيص إذا كانت توافق أهواءهم. لكن أكذوبة إنسان بلتداون لا تدخل في نطاق العلم لكى تُستخدم ضده، فمن قام بها لا يمكن أن يوصف بأنه عالم، بل الحق أن المفروض أن تُتَخذ الواقعة حُجة في صف العلم، لقد كان العلماء هم من كشفوا الخدعة، لا غيرهم. إنها شهادة تُزكى العلم أسلوبًا للتفكير.

لا تعليق بعد كلام د. أحمد مستجير...

#### القارئ الكريم...

عرضنا في هذا الفصل بعض المفاهيم التي أصبحنا في أمس الحاجة إلى مراعاتها عند التعامل مع آيات كتاب الله، فاهمين ومفسرين، حتى لا نقف بمعانى القرآن الكريم عند مفاهيم مضت عليها قرون عديدة، وحتى يكون القرآن الكريم بحق كتاب الله المعجز، الذي يتحدى به الإنس والجن، باعتباره خاتم الكتب السهاوية والصالح لكل زمان ومكان.

ونختم هذه الوقفة مع المنهج بدرس نتلقاه من أستاذنا الدكتور محمد سليم العَوَّا، من تعليقه على كتاب «أبي آدم» للدكتور عبد الصبور شاهين.

"ومهما يكن الرأى فيما انتهى إليه عبد الصبور شاهين في شأن "أبيه آدم"، فهى مسألة علمية/ لغوية يخطئ الناس فيها ويصيبون، ويتبادلون الأدلة ويقارعون الحجة بالحجة. والحياة تحتمل في هذه القضايا كل أنواع الرأى والخلاف فيه. ولا يحق لأحد أن يكون اختلافه مع الآخر - في مثل هذا - سببًا لفتنة، أو طريقًا لاقتياد المخالف إلى القضاء، أو سببًا لإثقال كاهل المحاكم المثقل إلى حد الإرهاق.

وكان جديـرًا بهؤلاء الغيورين أن يُربعوا على أنفسهم، فإن الخطب أهـون -كله- من أن تُقادله هذه النيران، وأن تُفتَح له هذه الأبواب من الجدل العقيم، ويُرمَى كلُّ من لا يعجبنا رأيه في شيء بأنواع من التهم التي لا يقوم عليها دليل إلا اختلافنا حول ما يقول!!

هَبُوا -أيها الأعزاء- أن كلام الدكتور عبد الصبور شاهين كان خطأ كله، فكان ماذا؟ أخطأ عالم في مجال تخصصه اللغوى، ورَادَ مواطن ظنها مُوَطَّأة في مجالات معرفة أخرى متاحة للكافة، فأى تثريب عليه؟ إن غاية ما يستحقه -عند مخالفته- أن يُبَيَّن خَطَؤه، ويُرَدَّ عليه.

أما أن يساق إلى القضاء، ويُرمى بالمروق مما نذر نفسه وحياته دفاعًا عنه، فإن ذلك ليس من شيم العلماء ولا من سُبل تقدم العلم وترقيه.

إننى أكتب هذا، وأنا مخالف لأخى الدكتور عبد الصبور شاهين فى كثير من آرائه القديمة والحديثة. وقد خالفته فى برامج تليفزيونية كان يقدمها هو نفسه، ولم يفسد هذا الخلاف قضية الاحترام العلمى ولا قضية الود الشخصى بينى وبينه.

وحين طلب منى بعض الأصدقاء ألّا أكون له أمام القضاء ظهيرًا، أحسست أن واجبى ألا أُلبًى هـذا الطلب، وأن أقول كما قال الأُوَل: إننى أخالفه فيما يقول، ولكننى مستعد أن أضحى بأى شىء حتى أضمن له حقه فى التعبير عن رأيه.

أمنية عزيزة أن أعيش حتى أرى كُلَّنا يبذل وسعه كله للدفاع عن حتى المخالفين كها ندافع عن حتى المخالفين كها ندافع عن حتى الموافقين، وحتى أرانا -كلنا- نفرق بين ما يستوجب البحث والنظر والتأمل والتدقيق وبين ما يستدعى الغضب وتغير الخُلُق واستحداث الخصومة وقطع أواصر المَودَّة... فالبون شاسع بين الأمرين والحالين».



# الفصل الثالث عشر القرآن الكريم وكيف أصبحنا بشرًا

- -أبو حامد الغزالي وكيف أصبحنا بشرًا
  - المفسرون وكيف بدأ الخلق
- إرهاصات قبول مبدأ التطور عند بعض المفسرين
  - التطور الموجه وقصة خلق الإنسان في القرآن

أولًا: إنسان أم بشرا

ثانيًا: آدم الطَّيْكُ نبي مصطفى من قومه

ثالثًا: الأرض كانت مسرح أحداث قصم الخلق

رابعًا: إنهم أمم أمثالنا

خامسًا: تسلسل أحداث قصم الخلق

أ- سلفنا الأول من طين

ب- «خليم» ثم «بيضم» ثم «جنين في رحم» ثم «خلقًا آخر»

ج- رفعتنا نفخة الروح إلى الذَّرا، إلى الخلافة

د- «ما التراب» - «ما الطين» - «ما الصلصال»؟

- هل هيئتنا الحالية هي آخر مشوار التطور ؟

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ كُمْ مُ مُ مَ صَوَّرَنَكُمْ مُ مَ قُلْنَا لِلْمَلَامِكَةِ السَجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَوْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾
[الأعراف: ١١]

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَيِكَ ٱلْكَرِيمِ اللَّ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلكَ اللَّ اللَّ فِيَ أَي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَبك اللَّ

## أبو حامد الغزالي وكيف أصبحنا بشرًا

طرحنا في الفصول السابقة ما توصل إليه العلم بخصوص نشأة الإنسان، والآن، ماذا يقول القرآن الكريم حول هذه القضية؟

يقول الإمام أبو حامد الغزالى فى كتاب إحياء علوم الدين فى فصل عجائب القلب: «أما بعد، فشرف الإنسان وفضيلته التى فاق بها جملة من أصناف الخلق هى استعداده لمعرفة الله سبحانه، التى هى فى الدنيا جماله وكهاله وفخره، وفى الآخرة عدته وذخره. وإنها استعد الإنسان للمعرفة بقلبه لا بجارحة من جوارحه، فالقلب هو العالم بالله وهو المُقرِّب إلى الله وهو العامل لله وهو الساعى إلى الله وهو المكاشف بها عند الله ولديه. وإنها الجوارح أتباع وخدم وآلات، يستخدمها القلب ويستعملها استعمال المالك للعبد واستخدام الراعى للرعية والصانع للآلة».

ثم يقول الإمام الغزالي عن العلاقة بين القلب والروح والنفس والعقل:

"إن حقيقة الإنسان جوهر غير مادى، يتميز به على جميع المخلوقات، ويُطلق على هذا الجوهر أسماءٌ مختلفة، بينهما فوارق دقيقة، فهو الروح، وهو النفس، وهو العقل، وهو القلب. لقد صرنا بشرًا، بهذا الجوهر المدرك العالم العارف، وليس بجارحة من الجوارح. وهذا الجوهر هو المُحاتَب والمُعاتَب والمُعاقب».

ويستخدم الإمام الغزالي اصطلاح «الروح» للدلالة على مسمين؛ الروح المدركِ والروح الحيواني. فالروح المدرِك هو نفخة الروح التي ميزنا بها الله على جميع مخلوقاته ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ, وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَنجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٢٩] و [ص: ٧٧].

وفى نفس الوقت، تخبرنا سورة المؤمنون الآية ١٤ أن الإنسان يمر فى رحم الأم بمراحل جنينية مختلفة يتفق فيها مع جميع الثدييات ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضَعَكَ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْعَةَ عِظْمًا فَكَسَوْنَا ٱلْعِظْمَ لَحْمًا ﴾، وفى هذه المراحل يكون الجنين حيَّا تنقسم خلاياه وتتخصص وتقوم بوظائفها. إنه «الروح الحيوانى» الذى قام وسيظل يقوم بإمداد جميع وظائفنا الجسدية، إنه «الحياة»، نتفق فيها مع جميع الكائنات الحية، حيوانية ونباتية.

إن الروح المدرك يفارق أجسادنا في النوم، فلا تكليف ولا محاسبة، وكذلك يفارقها عند الموت. أما الروح الحيواني (الحياة) فيفارقنا كما يفارق جميع الكائنات الحية فقط بالموت.

هذا بخصوص الجوهر غير المادي للإنسان.

ولما كان الإنسان كائنًا ثنائي التكوين (جسدًا طينيًّا ونفخة من روح الله)، فالقرآن الكريم ينسب الجسد المادي دائمًا إلى الأرض:

- ﴿... هُوَ أَنشَأَكُمُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا... ﴾ [هود: ٦١].
- ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٥].
  - ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ﴾ [المؤمنون: ١٢].
    - ﴿ وَاللَّهُ أَنْبُنَّكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [نوح: ١٧].

كما يربط القرآن الكريم بين الإنسان (كجسد) وبين باقى الكائنات:

يتكاثر مثلها: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ [المؤمنون: ١٣].

ويحيا مثلها: ﴿ وَمَامِن دَآبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِ مِن شَيْءُ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٨].

ويتحرك مثلها: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُلٌ دَآبَةِ مِن مَّآءٍ فَينهُم مَن يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنِهِ ، وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ حَكِلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النور: ٤٥].

ومع ذلك فقد ميَّز الله ريَّظ الإنسان (كجسد) بالتسوية والاعتدال.

- ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلُكَ ﴾ [الانفطار: ٧].

وإذا كان الله رَجَّلَ قد ضَيَّق على الإنسان مجال البحث فى الروح: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ الرَّوحُ مِنْ أَصْرِ رَبِى وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].

فإنه عَلَى قَد أمرنا أن نبحث في أصل الإنسان الطيني بل وأصل جميع المخلوقات: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلَقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّفَأَةَ ٱلْآخِرَةً إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [العنكبوت: ٢٠].

﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِفَتَ ﴿ وَإِنْ السَّارِةِ إِلَى جَمِيعِ الْكَائِنَاتِ الحِيةَ) وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْإَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ ﴾ [الغاشية: ١٧ - ٢٠].

#### المفسرون وكيف بدأ الخلق

وإذا كان علماء المسلمين قد قَصَّروا في الاستجابة للأمر بالسير في الأرض والنظر في كيف بدأ الخلق، فإن المفسرين شحذوا هممهم لبحث هذا الأمر بالنظر في القرآن الكريم، وخرجوا علينا بالعديد من التفاسير التي تدور حول أحد اتجاهين:

الاتجاه الأول: تفاسير التزمت بالمعنى الحرفي لكليات آيات الخلق، واعتبرت القرآن الكريم كتاب علم كل كلمة فيه مقصودة بمعناها. كما استعانوا (لاستكمال الصورة) بما ورد في شروح آيات سفر التكوين من التوراة عن خلق الإنسان، وذلك فيما عُرف في علم التفسير بدالإسرائيليات أكثر مما نجد بداية الخلق من الإسرائيليات أكثر مما نجد من القرآن الكريم.

الاتجاه الثاني: أدرك أصحابه من المفسرين أن ما جاء في القرآن الكريم عن خلق الإنسان إنها هو إشارات لا ينبغي الالتزام بحرفيتها، وأن على علماء كل عصر أن يفهموها في ضوء ما يتكشف لهم من العلوم.

لذلك تدور تفسيرات هذا الاتجاه حول الخطوط العريضة للخلق والتي تتمثل في:

- أن النصوص القرآنية تشير إلى أطوار النشأة الإنسانية ولا تحددها، وتبين لنا أن الإنسان مر بأطوار مسلسلة من الطين (كمصدر أول) حتى أصبح بشرًا (كطور أخير).
- أن القرآن الكريم يُكرِّم الإنسان ويقرر أن فيه نفخة من روح الله، هي التي جعلت سلالة الطين بشرًا، ومنحته تلك الخصائص التي يختلف بها عن باقي الكائنات.
- يمر جنين الإنسان في قراره المكين بأطوار (نطفة م علقة م مضغة م عظام م كسوة العظام لحرًا)، وبعد ذلك ينشأ الإنسان خلقًا آخر بها أختُص به من نفخة الروح.

ومع تعدد التفاسير لآيات الخلق في القرآن الكريم، فإن غالبيتها العظمى قد التزمت بمفهوم الخلق الخاص لكل كائن حي على حدة.

#### إرهاصات قبول مبدأ التطور عند بعض المفسرين:

وتمر الأيام، ويتكشف للعلم الكثير والكثير، ويتوصل تشارلز دارون في منتصف القرن التاسع عشر إلى أسلوب آخر في الخلق، ألا وهو الخلق التطوري، فتقوم الدنيا ولا تقعد حتى الآن، بالرغم من إقراره بأن الله على الذي خلق الحياة!

وفى خِضَم العواصف التى اشتعلت، فى الغرب والشرق على السواء، وقبل انقضاء ثلاثين عامًا على طرح نظرية التطور، خرج علينا الشيخ حسين الجسر عام ١٨٨٨، بكتابه «الرسالة الحميدية» والذى يقول فيه:

"إن المهم في اعتقاد المسلمين في شأن عوالم الأكوان أن يعلموا علمًا جازمًا أنها حادثة (مخلوقة)، وأنه لا بدلها من محكدت هو الله تعالى الذي أوجدها من العدم ونَوَّعها إلى أنواعها التي نشاهدها. ولا فرق عندنا أن نعتقد أن الله تعالى أوجدهذه الأنواع بطريق "الخلق الخاص". أي أنه أوجد كل نوع منها مستقلًّا عن غيره ابتداء، ليس مشتقًّا من سواه، أو أن يعتقدوا أن الله أو جدها بطريق "التطور"؛ أي أنه أو جد المادة البسيطة، ثم رَقًاها إلى عناصر، ثم إلى معادن، ثم إلى أبسط جسم حي، ثم إلى أدنى النبات أو الحيوان، ثم فَرَّع من ذلك بقية الأنواع واشتق بعضها من بعض، واحتار إبقاء البعض وإبادة البعض، وأجرى جميع ذلك بنواميس وضعها في المادة ينتج عنها ذلك الارتقاء والتنوع، إلى أن بلغت تلك العوالم أنواعها التي هي عليها الآن.

إن كلا هذين المذهبين (الخلق الخاص والتطور) لا ينافي الاعتقاد بوجود الله تعالى، وأنه

4 8 1

الخالق لهذه العوالم في كل حال، فالخلق في الحالين تم بإرادة الله وقدرته وحكمته، وليس أحد المذهبين بأدل على الله من المذهب الآخر».

ويقول الجسر «إن المعنى الظاهر من النصوص المتواترة والمشهورة أن الله قد خلق كل نوع مستقلًا ولم يخلقها بطريق التطور، وإن كان الله رائلة قادرًا على كلتا الصورتين. ومتى قامت الأدلة العلمية والعقلية القاطعة على صحة مذهب التطور، كان علينا أن نؤول ظاهر تلك النصوص ونُوَفِّق بينها وبين ما قام عليه الدليل القاطع».

هذا الفهم العميق للعلاقة بين العلم والدين ودور كلِّ منهما يعود إلى أكثر من مائة وعشرين عامًا، ليتنا نتبع الآن هذا المنهج عند نظرنا في القرآن الكريم.

وحول نفس المفهوم نقرأ في تفسير «في ظلال القرآن» حول قول الحق رَجَاكَ:

﴿...وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴾ [السجدة:٧].

«قد يكون ذلك إشارة إلى بدء نشأة الخلية الحية الأولى في هذه الأرض، وأنها نشأت من طين، ومن الخلية الحية نشأ الإنسان. ولا يذكر القرآن كيف تم هذا، ولا كم استغرق من الزمن ومن الأطوار، فالأمر في تحقيق هذا التسلسل متروك لأى بحث صحيح، فليس في هذا البحث ما يصادم النص القرآني القاطع بأن نشأة الإنسان الأولى كانت من طين».

كما نقرأ حول قول الحق تعالى: ﴿ ثُرَّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَا ٱلنَّطُفَةَ عَظَمًا فَكَا الْعَلَامَ لَحَمًا ثُرَّ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا ءَاخَرٌ فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: المُضْغَةَ عِظَمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظرَمَ لَحَمَا ثُمَّ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا ءَاخَرٌ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: 18] «هذا هو الإنسان ذو الخصائص المتميزة. فجنين الإنسان يشبه جنين الجنسان في أطواره الجنينية.

ولا يمكن أن يتجاوز الحيوان مرتبته الحيوانية، فيتطور إلى الإنسان تطورًا آليًّا - كما تقول النظريات المادية - فهما نوعان مختلفان، اختلفا بتلك النفخة الإلهية التي بها صارت سلالة الطين إنسانًا. إنها الإنسان والحيوان يتشابهان في التكوين الحيواني، ثم يبقى الحيوان حيوانًا في مكانه لا يتعداه، ويتحول الإنسان خلقًا آخر قابلًا لما هو مهيأ له من الكمال».

«وقد يثبت التطور على نحو ما يقول دارون أو على أى نحو آخر، ولكن يبقى النوع الإنسانى متميزًا بأنه يحمل خصائص معينة تجعل منه إنسانًا، ليست هذه الخصائص نتيجة تطور آلى إنها هي هبة مقصودة من قوة خارجية».

أليس هذا هو «التطور الموجه».

ويتبنى الإمام محمد عبده في تفسيره للقرآن الكريم (تفسير المنار) نفس الاتجاه، وسنقابل فيها تبقى من الفصل بعض اجتهاداته المستنيرة.

## وتمر الأيام...

وإذا كانت هذه الإرهاصات المستنيرة قد عَلَقت قبول مبدأ تطور الإنسان على توصل العلم إلى الأدلة القاطعة على ذلك، فقد تراكمت الأدلة، حتى أعلن علم البيولوجيا الجزيئية الكلمة الأخيرة في القضية المشتعلة (كما ذكرنا في الفصل العاشر):

هناك نمط للخلق لم تعرفه البشرية من قبل، إنه الخلق التطورى الموجه، الذى لا يتعارض مع أن الله رهن الخالق. وقد عَبَّر عن هذا المعنى أسطورة علم البيولوجيا الجزيئية فرانسز كولنز بقوله: «من الذى يحجر على الله رهن الذي يحجر على الله رفح في أن يستخدم آلية التطور في خلق الكائنات الحية وخلق الإنسان».

لقد أصبح على من يتصدى لتفسير آيات الخلق في القرآن الكريم أن يضع هذه الحقيقة العلمية في اعتباره. فهل يظل المفسرون المعاصرون (لأسباب عرضناها في الفصل السابق) على تمسكهم بالتفسيرات التراثية لقصة خلق الإنسان؟ وإذا كان للمفسرين التراثيين الأقدمين عذرهم، إذ لم يكن العلم يعرف كأسلوب للخلق سوى أسلوب الخلق الخاص، فلا عذر للمفسرين المحدثين.

إلى متى سيظل على الإنسان (المسلم وغير المسلم) أن يقوم بالاختيار بين كلمة تُنسب تعسفًا للدين وكلمة مختلفة للعلم في الخَلْق!، أليس خالق الكون والحياة والإنسان هو منزل الكتب الساوية، وهو خالق العلم وحقائقه.

لاينبغى أن يتهرب المهتمون بالعلم وبالدين من القيام بواجبهم للخروج من هذا الصراع. لقد مضى وقت الفرار من حقائق العلم إيثارًا للسلامة وراحة الدماغ، وأصبح ينبغى على كل ذى قدرة (علمية ودينية) أن يبذل أقصى جهده لفهم آيات خلق الإنسان في القرآن الكريم في ضوء العلم الحديث ثم طرح هذا الفهم على المهتمين، ولن يكون جهده هذا ضائعًا أبدًا، فإن أصاب فيه فله أجران وإن أخطأ فله أجر.

#### القارئ الكريم....

كانت النية عند وصولى إلى هذا الحد من عرض القضية أن أتوقف عند مطالبة القادرين على البحث ببذل الجهد، لكننى التقيت (قَدَرًا) باجتهاد عظيم مشكور، آثرت أن أطلعك عليه قبل أن أختم هذه الرحلة.

إنه كتاب «قضية الخلق» للأستاذ الدكتور حسن حامد عطية، والذي صدرت طبعته الأولى عام ١٩٩٩ (١). فالمؤلف لا يطرح بعضًا من المفاهيم العلمية المتناثرة حول بعض آيات خلق الإنسان، بل إن له منظورًا متكاملًا في القضية، أحسن عرضه في كتابه لما يتمتع به من عمق الفهم في ميدان العلم وفي ميدان الدين.

وقد رأيت فيما طرحه الكتاب توافقًا مع فهمى لآيات الخلق، مع الإقرار لمؤلفه بالسبق في التوصل لهذه المفاهيم، والإقرار له أيضًا بالعمق الذى أضاف إلى مفاهيمى الكثير. وعندما أعرض هنا فهمنا لهذه القضية فهو اجتهاد في التأويل، قد يكون فيه من الخطأ ما يكون، وقد يصل غيرنا إلى ما هو أصوب منه، لكنه الجهد الذى أمرنا ببذله فبذلناه، طمعًا في الأجر والأجرين. وقد اخترت أن يكون عرضى بعنوان:

# التطور الموجه وقصة خلق الإنسان في القرآن

وفى الفصل السابق، فندنا اعتراضات المعترضين على القيام بالبحث العلمى حول خلق الإنسان، كما بيّنا بعض ما ينبغى أن يكون عليه منهج البحث العلمى والدينى فى هذه القضية. والآن جاء أوان تفنيد الآراء القائلة بالخلق الخاص المباشر لآدم من الطين، مع طرح فهمنا لقصة خلق الإنسان (كما جاءت فى القرآن الكريم) من منظور التطور الموجه، وسنقوم بذلك من خلال عدة وقفات.

<sup>(</sup>١) الناشر دار الخيال.

# أولًا: إنسان أم بشرا

جاء فى سورة الحجر: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِنْ حَمَا مِسْنُونِ ۗ وَٱلْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِن مَلْكُ مِن مَا لِمَالِمِ مِنْ حَمَا مِسْنُونِ ۗ وَالْجَانَ خَلَقْنَاهُ مِن مَالِمَ اللهِ مَنْ حَمَا مِسْنُونِ ۗ وَالْجَانَ خَلَقَ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ ا

إذًا، تبين الآية أن «الإنسان» كان قد خُلق فعلًا، قبل أن يُخبر الله رها ملائكته بأنه سيخلق «بشرًا» من نفس مادة الإنسان (كلاهما من صلصال من حماً مسنون) بل هو منه، متطور عنه؛ حيث يخاطبه الله في مواضع كثيرة في القرآن بلفظ الإنسان. وفي نفس الوقت، يخبر الله روحه الملائكة أنه سينفخ في هذا البشر من روحه، عندها، على الملائكة أن تقع ساجدة له.

ويؤكد فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى اختلاف معنى الإنسان عن معنى البشر بقوله إنه لا توجد مرادفات في كتاب الله، كل كلمة لها معناها الدقيق وإن تشابهت الكلمات في ظاهر معناها.

ويؤيد هذا الفهم أن الله ركال لله الله الله على أى من رسله وأنبيائه لفظ إنسان، بل تحدث عنهم دائمًا بلفظ بشر عبر عشرات الآيات القرآنية التي منها:

جاء عن المصطفى ﷺ ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ... ﴾ [الكهف: ١١٠].

<sup>(</sup>١) ما الإنسان، وما البشر في مفهوم اللغة؟

لفظ الإنسان مشتق من الفعل أنس وآنس. والإيناس عكس الإيحاش، وذلك لأن الإنسان يعيش معيشة اجتهاعية يأنس فيها أفراده بعضهم لبعض.

أما لفظ البشر فأصله (ب ش ر) وتعنى الظهور مع حسن وجمال. وجاء فى معجم تاج العروس: بشر مشتق من البشرة، وهى الجلد الظاهر فى الرأس والوجه والجسد، وسُمى الإنسان بشرًا لتجرد جسده من الشعر الغزير والصوف والوبر والريش. لذلك فتعريف البشر يعنى أولًا أنه إنسان، ثم أنه بادى البشرة.

وتوجد كلمة بشر في اللغة العربية فقط! ففي تراجم مصحف المدينة المنورة (٣٢ ترجمة حتى عام ٢٠٠٠ميلاديًّا، وتبعها العمل في ١٤ ترجمة) لم يجد مترجمو القرآن في لغاتهم سوى كلمة واحدة للمعنيين، وهي دائيًا بمعنى إنسان.

وجاء عن نوح اللَّهِ ﴿ .. مَا هَٰذَآ إِلَّا بَشَرٌّ مِتْلُكُمْ مِن ﴾ [المؤمنون: ٢٤].

وجاء عن موسى وهارون عَللِيَّكِمُ ﴿ فَقَالُواْ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَــَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ﴾ [المؤمنون: ٤٧].

وجاء عن يوسف النِّي ﴿ .. . وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَا هَنذَا بَثَرًا إِنَّ هَنذَآ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ [يوسف: ٣١].

إذن فالله على المرافعة أن تسجد الإنسان، لكن لبشر سواه ونفخ فيه من روحه. على هذا يصبح البشر مرحلة تالية للإنسان الا يعلم إلّا الله مقدار الوقت بينهما(١).

# ثانيًا: آدم التَّلِيُّلُ نبي مصطفى من قومه

راجع فى الفصل السابق (ص٣٣٢، رقم ٦) كيف فهمنا أن آدم كعيسسى عَلَيْتَكُمُ أَنُ ذرية لآباء وأجداد، ثم انظر إلى قول الحق رَجَّكُ: ﴿إِنَّ أَلَةَ أَصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِنْسَرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ وَأَجَدَاد، ثم انظر إلى قول الحق رَجَّكُ: ﴿إِنَّ أَلَةَ أَصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِنْسَرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ وَأَلَهُ سَمِيعً عَلِيمً ﴿ إِنَّ أَلَةَ مَرانَ: ٣٣- ٣٤]:

ذكرت الآيتان الكريمتان أن «آدم ذرية»، أى أنه ذرية لإنسان يسبقه، مثل نوح وآل إبراهيم وآل عمران عَالِيَكِمُ.

ويؤكد المعنى السابق قول الحق عَلَا: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَشَا أَيُذَهِبَكُمْ

<sup>(</sup>١) يحتلف هذا المعنى مع ما طرحه د. عبد الصبور شاهين في كتابه «أبى آدم» الذي تحدثنا عنه في الفصل السابق. فالدكتور عبد الصبور شاهين يرى أن البشر هو المرحلة الأولى، وأنه خُلق خلقًا خاصًّا من طين، ثم صار إنسانًا استحق سجود الملائكة بنفخة الروح.. ويسوق د. عبد الصبور استدلالاته القرآنية واللغوية على ذلك.

ونحن نرى أن طرح د. حسن حامد عطية الذي ساق عليه الأدلة في كتابه «قضية الخلق» يتمشى مع السياق القرآني بشكل أكثر سلاسة ووضوحًا.

وهذا الاختلاف في الطرحين (وكلاهما لعالِم فاهم لمعانى القرآن ولغة العرب) يؤكد أهمية الرجوع إلى كلمة العلم والاحتكام إلى حكم العقل عند التصدى لآيات القرآن الكريم فهمًا وتفسيرًا. لهذا كلفنا الله ﷺ بالسير في الأرض والنظر إذا أردنا أن ندرك كيف بدأ الخلق (وغيره من القضايا) وألّا نكتفى بالفهم المجرد المباشر لآيات كتاب الله ﷺ.

وَيَسْتَخْلِفٌ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَاءُ كُمَّا أَنْشَأَكُم مِن ذُرِّيَةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ [الأنعام: ١٣٣] فالآية تبين أن الخالق الكريم قد أنشأنا نحن البشر من ذرية قوم آخرين (الإنسان). وهذا أقرب من القول بأن القوم الآخرين هم آدم! أو أنهم أجدادنا، فأجدادنا لا يوصفون بالآخرين.

ويفسر هذا المعنى أيضًا تساؤل الملائكة ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ الْمَكَتِكَةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَا آءَ وَنَحْنُ نُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي آعَلَمُ مَا لاَ نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠]. فكيف عرفت الملائكة أن البشر (الذين لم يُخلقوا بعد) سيفسدون في الأرض ويسفكون الدماء، خاصة أن الملائكة لا يعلمون الغيب؟

لقد طرحت التفاسير التراثية عدة إجابات عن هذا التساؤل، منها أن الله و أُطلَع الملائكة على ذلك، ومنها أن الجن كانوا يسكنون الكهوف في الأرض وأنهم كانوا يعيثون فيها فسادًا (ذلك مع علمنا من القرآن الكريم أن الجن ليس لهم تأثير مادى في عالم الشهادة فلا يسفكون دماء كائنات أخرى، وليس عندهم دماء ليسفكوها في صراعات بينهم وبين بعضهم)، ولا شك أن هذا التفسير متأثر كثيرًا بالأساطير عن الجن التي كانت سائدة فيها مضى، وما زالت سائدة في القرى وعند البدو حتى الآن.

إن التفسير المباشر والأقرب من ذلك كله أن إنسانًا سابقًا للبشر كان يسكن الأرض ويقترف هذه الأفعال (قد يكون إنسان نياندرتال)، وقد رأته الملائكة مرأى العين.

نخرج من هاتين الوقفتين (أولًا وثانيًا) بأن الله على قد خلق الإنسان أولًا وأبقاه على هيئته لفترة قدرها بمشيئته، ثم سواه وعدله، ثم نفخ فيه من روحه فصار بشرًا. ومن هؤلاء البشر اصطفى الله على آدم المنظم ليكون رسولًا إلى قومه.

# ثالثًا: الأرض كانت مسرح أحداث قصم الخلق

إذا نظرنا إلى قول الحق عَجَلَا: ﴿ وَقُلْنَا يَنَادَمُ اَسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَفْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥] ﴿ وَيَتَادَمُ اَسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلَا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩] وجدنا الكثير من التفاسير التراثية تؤكد أن وَلَا نَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩] وجدنا الكثير من التفاسير التراثية تؤكد أن آدم وزوجه قد خُلِقا وأُسكِنا في جنة السهاء قبل أن يهبطا منها إلى الأرض.

إن هذا المعنى (لو ثبت) يدحض بحق كل ما قيل عن الخلق التطورى للإنسان، فالتطور يتطلب أن يكون خلق الإنسان قد تم على الأرض من كائنات عاشت فيها قبله.

لكن ليس هذا هو القول الأرجع عن مسرح الأحداث، فقد أكد الكثيرون من المفسرين أن ليس هذا هو القول الأرجع عن مسرح الأحداث، فقد أكد الكثيرون من المفسرين أن ليس هناك دليل على أن جنة آدم وحواء كانت جنة سماء، بل كانت جنة أرض فيها كل متطلبات الحياة. جاء ذلك في تفسير الرازى، وقال به الإمام محمد عبده والشيخ محمد متولى الشعراوى(١).

وقد جاء لفظ الجنة في القرآن الكريم للإشارة إلى حديقة أرضية في ثلاثة عشر موضعًا، جاءت بالإفراد والتثنية والجمع. ونذكر هنا أن الاستخدام الأصيل للفظ الجنة في اللغة هو الإشارة إلى البستان الأرضى، أما استخدامها للدلالة على نعيم السهاء فهو الاستخدام المجازى.

وعن هبوط آدم وزوجه من الجنة (٢) يقول الإمام محمد عبده إن الهبوط هو الانحدار والسقوط من مكان إلى ما دونه، أو من مكانة ومنزلة إلى ما دونها. ويضيف أن الجنة التي خلق الله فيها آدم كانت على نشز مرتفع من الأرض.

وعن الهبوط أيضًا يقول فضيلة الشيخ الشعراوى إنه هبوط من التكريم والراحة والنعيم إلى كد وكدح وعداوة.

كذلك يأتي التأكيد على أننا خُلِقنا في الأرض (وليس في السماء) في آيات قرآنية أخرى:

- ﴿ مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ [طه: ٥٥].
  - ﴿ وَاللَّهُ أَنْبُنَاكُمُ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [نوح: ١٧].

وتوول التفسيرات التراثية مثل هاتين الآيتين بأننا قد خُلقنا من طينة الأرض التي حملها ملك الموت (أو جبريل الطيلا) إلى السماء، ولا شك أن المعنى المباشر للآيتين، وهو أننا قد خلقنا على الأرض أقرب كثيرًا من هذا التأويل.

<sup>(</sup>١) كتاب آدم أبو البشر من المعصية إلى الرسالة.

<sup>(</sup>٢) (البقرة: ٣٦) و في سورة طه (طه: ١٢٣).

كها تؤكد آية سورة نوح أن الإنسان منجذر في الأرض كالنبات، ولا شك أننا نستشعر هذا التأكيد من ﴿أَنْبُتَكُر ... بَاتًا ﴾.

كذلك تؤكد الآية مفهوم التطور بتشبيهنا بالنبات، فالإنبات يبدأ بالبذرة التي تُخرج جذرًا وساقًا، ويتفرع الأخير ويتفرع إلى فروع عدة وفريعات، حتى يأتى الإنسان كالثمرة لهذه البذرة.

# رابعًا: إنهم أمم أمثالنا

إن الإنسان البشر هو واحد من مخلوقات الله ربح التي لا يعدها حصر على هذا الكوكب، فهل خُلقنا في السماء بمعزل عن باقى الكائنات؟ ينفى القرآن الكريم ذلك في آيات كثيرة:

- ﴿...وَجَعَلْنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيُّ أَفَلًا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٠].
- ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُلٌ دَاتَةٍ مِن مَّا أَغْمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى اَرْبَعْ
   يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَآءٌ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَى حَكِلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النور: ٥٥].
  - ﴿ وَمَامِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْدِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُم م ... ﴾ [الأنعام: ٣٨].
    - ﴿ وَأَللَّهُ أَنْبُنَاكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ [نوح: ١٧].

إن الله رضي الإنسان عن باقى المخلوقات، ولم يخلقه خلقًا خاصًا فى السماء فى ظل قوانين تختلف عن قوانين الأرض، بل إنه بحكمته بدأ مخلوقاته جميعًا بداية واحدة بأن خلق من الماء كل شيء حيى، وجعل جميع المخلوقات دوابً تدب على الأرض، ومنها الإنسان الذى يمشى على رجلين.

ونضيف إلى هذا المعنى الذى طرحه القرآن الكريم أن النبات يقوم بعملية التمثيل الضوئى التى يستهلك فيها طاقة الشمس والماء وغاز ثانى أكسيد الكربون، ويُخرج غاز الأوكسجين الذى لا غنى عنه للإنسان فى تنفسه، ثم يُخرج الإنسان فى زفيره غاز ثانى أكسيد الكربون الذى يستعمله النبات فى تمثيله الضوئى، وهكذا. ما أروع هذا التكامل بين الإنسان والنبات.

## خامسًا: تسلسل أحداث قصم الخلق

لمحة بيولوجية: يرجع عمر كوكب الأرض إلى حوالى ٢٠٠٠ مليون من السنين، ويبين العلم أن نشأة الكائنات الحية على كوكبنا قد مرت بعدد من المراحل:

- ١ ظهرت الخلية الحية الأولى منذ حوالي ٣٧٠٠ مليون سنة.
- ٢- أخذت هذه الكائنات وحيدة الخلية في التطور والتشكل فكونت النباتات البسيطة غير المُزهِرة
   كالطحالب، وكذلك الحيوانات البدائية كالإسفنج. وكانت هذه الكائنات البسيطة من جنس واحد (ليس فيها ذكر وأنشى)، وكانت تتكاثر دون تكوين نطف (حبوب لقاح حيوانات منوية بويضات) ويُعرف هذا النوع من التكاثر بـ «التكاثر اللاجنسى».
- ٣- ثم تميزت الكائنات إلى ذكور وإناث، تتكاثر تكاثرًا جنسيًّا عن طريق النطف. فنشأت النباتات
   المُزهِرة وكذلك الحيوانات اللافقارية كالديدان والحشرات.
- ٤- ثـم ظهرت الفقاريات منذ حوالى ١٠٠ مليون سنة، وتميزت المجموعات الأربع الأولى منها
   (الأسماك البرمائيات الزواحف الطيور) بأنها تضع بيضًا تخصبه الحيوانات المنوية.
- ٥ ومنذ ٦٣ مليون سنة، ظهرت آخرطوائف الفقاريات، وهي الثدييات (ومنها الإنسان) التي تبقى أجنتها في رحم الأنثى وتمر بمراحل متتابعة حتى الولادة، ثم تقوم بإرضاع صغارها.

والآن نقف مع آيات خلق الإنسان في القرآن الكريم لنرى كيف يمكن تأويلها بجلاء ووضوح وبساطة في ضوء مفهوم هذا الخلق التطوري.

#### أ- سلفنا الأول من طين

يقول الحق رَجُك: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينٍ ﴿ اللَّهِ مِنون: ١٢].

تشير الآية إلى أن الإنسان لم يُخلَق من الطين مباشرة، بل من سلالة خُلقت من طين. وهذه السلالة هي الكائنات التي خُلِقت من مادة الأرض وتسلسل ظهورها حتى وصلنا إلى الإنسان.

ب «خلیت» ثم «بیضت» ثم «جنین فی رحم» ثم «خلقًا آخر»:

يقول الحق عَجَك: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينٍ ١٣٠ ثُمَّ جَعَلْنَهُ ثُطْفَةً فِي قَرَارِ مَّكِينٍ ١٣٠

ثُرُّ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْغَىةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظَمًا فَكَسُونَا ٱلْعِظَامَ لَحْمًا ثُوَّ أَنْسُأَنَهُ خَلَقًاءَاخَرُّ فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴿ ﴾ [المؤمنون: ١٢-١٤].

تأمل هذه الآيات، مع الأخذ في الاعتبار أن حرف العطف «ثم» يفيد التتابع مع التراخى؛ بالتالى نفهمه على أنه عطف يشير إلى الانتقال من نوع من الكائنات إلى نوع آخر، إذ يستغرق ذلك وقتًا طويلًا قد يمتد إلى ملايين السنين. بينها تفيد «فاء العطف» التتابع السريع دون تراخٍ، والذي نفهمه على أنه يشير إلى تَقَلَّب الكائن الواحد في مراحل نشأته (۱).

| وتبدأ هذه السلالة «بخلية واحدة ـ البكتريا» تسلسلت عنها «الكائنات البسيطة وحيدة الجنس التي تتكاثر لا جنسيًا» كالإسفنج.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ<br>مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ<br>«ثم»                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تشير الآية إلى التطور إلى الكائنات التى تتكاثر تكاثرًا جنسيًا عن طريق تكوين النطف، وتستقر بويضاتها _ لفترة _ ف أعهاق الإناث. ومنها «الفقاريات البيوضة» (الأسهاك ثم البرمائيات ثم الزواحف ثم الطيور).  هذا هو الطور الأخير من الفقاريات وهو «الثدييات» التى غر إجنتها بهذه المراحل في الأرحام. ويرتب القرآن الكريم التقلب السريع بين هذه المراحل في الكائن الواحد بحرف الفاء. وأعلى الثدييات هي الرئيسيات التي منها الإنسان الطين. | جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِ قَرَادِ  مَّكِيْنِ  اثم  خَلَقْنَا ٱلنُّطْفَةَ عَلَقَةً  فَخَلَقْنَا ٱلْعُلْقَةَ مُضْعَكَةً  فَخَلَقْنَا ٱلْعُلْقَةَ مُضْعَكَةً  فَخَلَقْنَا ٱلْعِظْدَمَ لَحْمًا  فَكَسُونَا ٱلْعِظْدَمَ لَحْمًا  اثم  اثم  اثم |
| هذا هو خلق الإنسان البشر، الذي تميز بعد فترة (ثم) كطور<br>منفصل عن الثدييات وعن الإنسان الطين بنفخة الروح.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أَنشَأْنَهُ خَلَقًاءَاخَرَ ﴾                                                                                                                                                                                                           |

مرة أخرى بين «ثم» و «ف»

فى ضوء ما سبق، نفهم من قول الحق عَلَا: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَكُمْ ثُمُّ صَوَّرَنَكُمْ ثُمُّ قُلْنَا لِلْمَلَا عِكَ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلْهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَّا عَلَّا الله

أن ﴿ خَلَقَنَكُمْ ﴾ تشير إلى بداية خلق الكائنات الحية.

<sup>(</sup>١) أما حرف «و» فيفيد العطف دون مراعاة الترتيب أو الفترة الزمنية.

وتشير ﴿ ثُمُّ صَوَّرُنَكُمُ ﴾ إلى تطور هذه الكائنات عبر فترات طويلة حتى وصلنا إلى الإنسان الطين. وبعد فترة طويلة أخرى ﴿ ثُمُّ ﴾ نفخ الله في الإنسان الطيني من روحه فصار إنسانًا بشرًا، أمر ملائكته بالسجود له.

بينها نفهم من قول الحق عَظَلَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَاغَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْكَوْمِرِ ﴿ اللَّهُ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ الْكَوْمِ الْحَالَ الْحَدَى خَلَقَكَ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ الْكَوْمَ وَوَمَّا شَآءً زَكِّبَكَ ﴿ ﴾ [الانفطار: ٦-٨].

أنها تبين الخلق والتسوية والتعديل في الرحم لكل إنسان على حدة، إذ يستخدم فيها القرآن الكريم حرف الفاء الذي يفيد العطف مع التتابع السريع.

### ج) رفعتنا نفخة الروح إلى الذُّرا، إلى الخلافة:

يا إلهى.. كلما جال بخاطرى كيف صار الإنسان (بعد دهر) بشرًا... كيف صار الكائن الطينى خليفة... أخذتنى رعدة... لقد كان ذلك بنفخة روح نسبها الله عَلَّا إليه.. يا إلهى...

سور كريمة تبين نفخة الروح وتؤازر آيتي سورة المؤمنون ١٢-١٤:

لقد جاء الربط بين التسوية ونفخة الروح في القرآن الكريم في ثلاثة مواضع:

الموضع الأول في سورة الحجر الآية ٢٩.

والموضع الثاني في سورة ص الآية ٧٢.

وقد جاءت الآيتان بنص واحد:

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ، وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ، سَاجِدِينَ ﴾

ولا شك أن الآيتين الكريمتين تتحدثان عن التسوية ونفخة الروح التي تحول بها الإنسان الطين إلى الإنسان البشر، والتي استحق بها سجود الملائكة له.

### أما الموضع الثالث فهو آيات من سورة السجدة:

﴿ اللَّذِي آخَسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَداً خَلْقَ الْإِنسَنِ مِن طِينِ ﴿ اللَّهِ مِن سُلَلَةٍ مِن مَّآءٍ مَهِينِ ﴿ اللَّهِ مَن كُلُ مَن عُلَةٍ مِن مَّآءٍ مَهِينِ ﴿ اللَّهِ مَن كُلُ مَا مَنْ كُرُونَ كُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَلَ وَالْأَفْتِدَةَ قَلِيلًا مَا مَنْ كُرُونَ ﴿ ١٠﴾ ﴿ السجدة: ٧-٩].

وقد جاء فى التفاسير التراثية التى تتبنى مفهوم الخلق الخاص فى معنى هذه الآيات: ﴿ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ثُرَجَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَالَةٍ مِّن مَّآءٍ مَّهِينٍ ﴿ ﴾: تتحدث الآيتان عن آدم النَّفِيلاً.

بينما تتحدث الآية ﴿ ثُمَّسَوَّعَهُ وَنَفَخَ فِهِ مِن رُّوجِهِ \* عن تسوية كل منا ونفخ الروح فينا في الرحم.

وفى ضوء ما توصل إليه العلم عن الخلق التطورى، يمكن فهم آيات سورة السجدة (۱) في نفس سياق آيتى سورتى الحجر وص من أنها تتحدث جميعها عن تطور خلق الإنسان البشر وليس عن أطوار الأجنة في الأرحام، إذ إنها تستخدم أداة العطف «ثم». لذلك فالأقرب أن نفهم الآيات من خلال منظور التطور الموجه، كالآتى:

| تشير الآية إلى بداية خلق السلالة التي نشأ منها الإنسان من مادة الأرض، وبدأت بالكائنات الحية الأولية.                            | ﴿ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ طِينٍ طِينٍ طِينٍ طِينٍ ﴿ وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ مِن طِينٍ ﴿ وَبَدُمُ ﴾ (ثم » |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| هنا وصل التطور إلى الإنسان الطين الذي ظل يتكاثر عن<br>طريق النطف المذكرة والمؤنثة (ماء مهين) قبل أن يُنفَخ فيه<br>الروح المدرك. | جَعَلَ نَسْلَهُ. مِن سُلَالَةِ مِّن<br>مَّآءِ مَهِينِ<br>«ثم»                                                                        |
| وبعد فترة أخرى (ثم)، قام الله رَجَكُ بتسوية الإنسان حتى أصبح بشرًا حَسَن التقويم وأهلا لنفخة الروح.                             | سُوَّنهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ.                                                                                                |
| هنا فقط تنتقل الآيات للحديث عن كل منا (لكم)، وتبين<br>جزءًا من عملية تشكيلنا في الأرحام.                                        | وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعَ وَالْأَفْتِدَةً ﴾                                                                                          |

تبين الآيات السابقة (سور المؤمنون - الأعراف - الانفطار - الحجر - ص - السجدة) أن الإنسان البشر قد تميز عن الإنسان الطين بنفخة الروح، التي استحق بها سجود الملائكة، إن نفخة الروح هي المسئولة عما تميز به البشر من قدرات عقلية أهلتهم لـ:

<sup>(</sup>۱) إن المتصدى لقراءة التفسيرات التراثية لآيات خلق الإنسان يلاحظ منهجًا يتبعه المفسرون لوضع الآيات في إطار الخلق الخاص. فيقولون عن بعض الآيات إنها تخص آدم، ثم يخبروننا عن آيات أخرى أنها تتحدث عن ذرية آدم، ويعودون بآيات ثالثة إلى آدم، وهكذا... دون الأخذ في الاعتبار الاختلاف بين أداتي العطف «ف» و «ثم».

- تَعَلُّم الإنسان البشر الأسماء (الترميز، ومن ثمَّ اللغة والتفكير والتواصل).
  - استخلاف الإنسان البشر في الأرض.
  - حمل الإنسان البشر للأمانة (حرية الاختيار).
  - جدارة الإنسان البشر بمخاطبة الله ﷺ وللتكليف والمحاسبة.

لقد أصبح الإنسان ـ بعد دهر ـ بنفخة الروح خلقًا آخر، أصبح بشرًا.

وبالمثل يمر جنينُ كل إنسان داخل الرحم بالأطوار التى تمر بها أجنة باقى الثدييات (نطفة – علقة – عظام – كسوة اللحم)، لكنه يتميز في آخر أطوار نشأته ويصبح خلقًا آخر بنفخة الروح، بينها تبقى باقى الثدييات على حيوانيتها.

ويلخص هذا المسار، من المبدأ إلى المنتهى، آية واحدة من سورة الروم، تبين أن البداية كانت من مادة الأرض «تراب»، وبعد مدة «ثم» صرنا بشرًا ننتشر في الأرض:

﴿ وَمِنْ ءَاينتِهِ ۚ أَنَّ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَيْرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠].

#### د) «ما التراب» – «ما الطين» – «ما الصلصال» ؟

يخبرنا الخالق رَجُّك أنه خلق الإنسان (بالإضافة إلى الماء) من مواد متعددة:

- من تراب: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ وَأَنَّ خَلَقَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَيْرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠].
  - و من طين: ﴿ ٱلَّذِي ٓ الَّحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةٌ ، وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴾ [السجدة: ٧].
- ومن طين لازب: ﴿ فَاسْتَفْئِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقْنَا ۚ إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِن طِينِ لَازِبِ ﴾ [الصافات:١١].
- ومن صلصال كالحمأ المسنون: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَّا مِ مَّسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦]. ومن صلصال كالفخار: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَٱلْفَخَارِ ﴾ [الرحمن: ١٤].

هله هذه الأطوار مراحل تتابعت بعد أن أصاب الترابَ ماءٌ فصار طينًا، ثم تخمر فصار صلصالًا، ثم جففته الشمس فصار فخارًا، كما تقول الكثير من التفاسير التراثية؟ هل هذا التسلسل الساذج الذي يعرف كل صانع فخار، بل كل إنسان، هو الذي أفرد له المولى عَلَى التسلسل الساذج الذي يعرف كل صانع فخار، بل كل إنسان، هو الذي أفرد له المولى عَلَى المشر في كتابه الكريم، يتعبدون بها حتى هذه الآيات (وغيرها)، وأخذ يُقَلِّبها ويعيدها على البشر في كتابه الكريم، يتعبدون بها حتى قيام الساعة!

وحتى لو قبلنا المعنى الظاهر البسيط لهذه الكلمات (تراب ) طين ) الايشير ذلك إلى تطور الخلق؟

لا بأس من أن نشرح الأمر بهذا الشكل لعوام الناس، لكن ينبغى أن نجتهد كلما اتسعت معارفنا، وأن نستخدم ما مَنَّ الله رَجِّك به علينا من علم لنقترب أكثر وأكثر من فهم مقاصد أخرى للقرآن الكريم من هذه الاصطلاحات:

- التراب والطين وبين تركيب جسم الإنسان غير صحيحة علميًّا. فالتراب والطين مركبات التراب والطين وبين تركيب جسم الإنسان غير صحيحة علميًّا. فالتراب والطين مركبات أساسها حبيبات الرمال الدقيقة؛ لذلك تبلغ نسبة السيليكون فيها أكثر من ٢٠٪، بينها يخلو جسم الإنسان وباقى الكائنات من هذا العنصر (١)، ويسود فيها عنصر الكربون (بنسبة تبلغ حوالى ٣٠٪) الذى هو أساس بنية المادة الحية. وهذا يؤكد أن هذه الآيات تشير إلى معنى آخر غير معناها الحرف.
- إن التراب والطين والصلصال مركبات من مواد الأرض، لذلك نفهم من الآيات السابقة أن الله على خلقنا من مادة الأرض. ومادة الأرض تشتمل بالإضافة إلى العناصر غير العضوية على المركبات العضوية والكائنات الحية الدقيقة أيضًا (كما سنرى لاحقًا).
- يشير القرآن الكريم إلى العناصر غير العضوية في قشرة الأرض بلفظ التراب، ثم أسهاها طينًا بعد أن اختلطت بالماء، وهذه العناصر مع الماء هي أصل المركبات العضوية الهيدروكربونية. وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه المركبات باصطلاح الطين اللازب، أى الطين الرخو اللنزج، لما فيه من مواد مخاطية عضوية. وقد تكونت من هذه المركبات الهيدروكربونية مركبات الحياة (البروتينات الأحماض النووية الكربوهيدرات الدهون).
- وكما تُصنع الملابس والفُرُش من القهاش كمادة أولية، فالصلصال هو المادة الأولية التى يستخدمها الصُّناع لصناعة التهاثيل والأواني وغيرها. والحمأ المسنون يعنى الطين المُنتِن المُورَ، ولا ينتن الطين إلا إذا خالطته البكتريا الحية. بذلك يشير وصف ﴿... صَلْصَلِمِن مَا الْحَبَدُ وَالْحَبُدُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ منها الكائنات.
- إن السمة الميّزة للفخار، والتي يختلف بها عن الطين، هي المسامية والنفاذية؛ لذلك إذا وُضع ماءٌ في قُلَل الفخار نفذ من خلال مسامها.

<sup>(</sup>١) الكائنات الحية الوحيدة على سطح الأرض التي تحتوى على نسبة عالية من عنصر السيليكون هي كائنات أولية وحيدة الخلية تعرف باسم «الدياتومات ـ Diatomes».

هل تعلم قارئى الكريم، أن أجهزة الغسيل الكلوى، التى نحاكى بها وظائف الكُلى فى الإنسان، تتركب من مرشحات من الفخار، تنقى الدم مما يخالطه من مواد سامة!! إن المسامية والنفاذية هى السمة الأساسية المميزة لجدار الخلية الحية؛ لذلك إذا فُقدت نفاذية الجدار الخلوى مات الكائن الحى من فوره. في ضوء ذلك نفهم اصطلاح القرآن الكريم المعجز ﴿ صَلْصَلِ كَالْفَخَارِ ﴾ [الرحمن: ١٤] باعتباره إشارة إلى أهم سمات الحياة التى تميز الخلية.

إن الآيات السابقة والمصطلحات التي ذكرناها تشير (ضمن ما تشير إليه من معان) إلى الأطوار التي مرت بها الخلية الحية حتى دبت فيها الحياة:

المادة غير الحية - المادة العضوية - مركبات الحياة - الخلية الحية.

ولا شك أن هذه الأطوار تقع في نطاق (ضمن معان أخرى) قول الحق عَلَى: ﴿ هَلَ أَتَى عَلَى اللهُ مَن الدهر الإنسان عِينُ مِن الدّهر من الدهر كَان يمر في نشأته بهذه الأطوار، ولم يكن قد وصل إلى أن يكون شيئًا ذا قيمة.

### هل هيئتنا الحالية هي آخر مشوار التطور:

قبل أن نطوى الصفحة الأخيرة فى قصة خلق الإنسان كها نفهمها من آيات القرآن الكريم فى ضوء مفهوم التطور الموجه، نقف مع تساؤل يُطرح كثيرًا كلها طُرحت القضية للمناقشة. هل سيستمر تطور الكائنات الحية، أم سيتوقف عندنا نحن البشر بهيئتنا الحالية؟!

نجيب عن هذا التساؤل بأننا عندما نُقر بحدوث التطور فلا نعنى التطور العشوائى ولا التطور الذى يحدث تبعًا لقوانين الطبيعة وفقط، لكننا نقصد التطور الموجه الذى يحدث بمشيئة الله على ومن ثم، فالله جل وعلا هو الذى يحدد استمرار تطور الإنسان البشر أو توقفه.

قد ينده ش البعض من هذه الفكرة، لكن الله ريج الذي أنشأنا من ذرية من قوم آخرين يمكن أن يستبدل بنا قومًا آخرين:

ألم يقل جل شأنه: ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْعَنِيُّ ذُو ٱلرَّحْمَةِ إِن يَشَكَأْ يُذَهِبِّكُمْ وَيَسْتَخَلِفَ مِنْ بَعَدِكُم مَا يَشَكَأَهُ كَمَا آنَشَا كُمُ مِن ذُرِيكِةِ قَوْمٍ ءَا حُكِرِينَ ﴾ [الأنعام: ١٣٣].

وقال ﴿ أَلَوْ تَرَ أَكَ ٱللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقِّ إِن يَشَأَ يُذْهِبَكُمْ وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٩].

وقال ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جِدِيدٍ ﴿ أَنَّ وَمَا ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ [فاطر ١٦-١٧].

كذلك، فإننا نعتقد أن ما يعترى الطبيعة من ظروف طبيعية وكيميائية شديدة التأثير على الجيئات (كإجراء التجارب الذرية)، بالإضافة إلى تجارب الهندسة الوراثية (التي قد لا تلتزم بأخلاقيات البحث العلمي)، يمكن أن تؤدى إلى أنهاط تطورية في بنية الإنسان قد لا تخطر لنا على بال.

وفى نهاية الفصل، نؤكد أنه لا يمكن الجمع بدقة بين كل ما جاء فى القرآن الكريم عن خلق الإنسان إلّا من خلال مفهوم التطور الموجه. وقد أظهرت محاولات التفسير خارج هذا المفهوم تعارضًا وتعسفًا لا يمكن قبوله فى إطار ما كشفه الله عز وجل للبشرية من علوم ومعارف.

القارئ الكريم..

هذه قصة خلق البشر كما فهمناها من القرآن الكريم في ضوء مفهوم التطور الموجه. ربها نكون قد أخطأنا في بعض التأويلات (كثُرت أو قَلَّت) لكنه الجهد الذي أُمرنا ببذله فبذلناه، طمعًا في الأجر والأجرين.

رأينا أن قصة الخلق تتذرج من مادة الأرض غير العضوية حتى ظهور الحياة ونشأة الكائنات الحية، ثم تتطور حتى ظهور الإنسان الطين. ويتفق العِلم في هذا الجزء من القصة مع ما فهمناه من القرآن الكريم تمامًا.

ثم تأتى نفخة الروح التي لا تمر بأطوار، إنها هبة إلهية ميَّز بها الخالق الإنسان البشر، ويتفق العلم أيضًا مع القرآن في تميزنا هذا، وفي أن «جوهر الإنسان البشر» وجود غير مادي.

ومن ثم، إذا سُئلنا هل الإنسان خَلْق تطوري أم خَلْق خاص، نجيب:

إن جسد الإنسان (الإنسان الطين) هو خلق تطوري موجه. شاء الله على أن يمر من الطين إلى الإنسان عبر كائنات أخرى أدنى منه.

أما الإنسان البشر الذي هو أنا وأنت، فنحن كائن متميز، وهبنا الله على نفخة منه، لم تمر بمراحل ولا أطوار. لقد صرنا نحن الإنسان البشر خلقًا خاصًّا لنكون خلفاء من الله عَلَى في الأرض.

إذًا جسد الإنسان: خلق تطورى

الإنسان البشر: خلق خاص

والله تعالى أعلى وأعلم.

### حصاد الرحلة

وصلنا إلى نهاية الرحلة، وآن أوان حصاد ثهارها.

كانت فكرة إخراج الكتاب استجابة لقول الحق عَظَانَ: ﴿ قُلْسِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَانظُرُواْ صَائِدًا الْخَلْقُ ﴾ [العنكبوت: ٢٠].

وقد جاء الكتاب عرضًا لحقيقة أصبحت ظاهرة لكل ذى عقل، وهى أننا صرنا نحيا فى زمان تحقق فيه قول الخالق الحكيم: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَقَى نحيا فى زمان تحقق فيه قول الخالق الحكيم: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَافِ ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنفُسِمِمْ حَقَى يَبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْخَقُ ﴾ [فصلت: ٥٣]. لذلك ذكرنا فى المقدمة أن لنا فى إخراج الكتاب عدة أهداف، أتمنى أن نكون قد نجحنا فى تحقيقها؛ تدور حول إعادة العلاقة (بشكل حقيقى) بين العلم والدين من خلال طرح جديد لكل منها، طرح يدور حول تذكير المسلم بأن الكون هو كتاب الله المنظور كها أن القرآن الكريم هو كتاب الله المسطور، ومن ثم ينبغى عليه أن يجمع بين قراءة الكتابين، وأن يبنى عقيدته على ما يفهمه منها، ذلك بعد أن أصبحت أدلة العلم على الألوهية أدلة جازمة لا يمكن دحضها.

### لذلك أصررت وثابرت

وعندما بدأت كتابة هذا البحث حول «كيف بدأ الخلق من منظور التصميم الذكى والتطور الموجه» حذرنى الكثيرون بما يمكن أن ألقاه من معارضة وهجوم شديدين من رجال مدرسة أخذت على نفسها (ربها بحسن نية) أن تدافع عن جميع المفاهيم التى تطرحها التفاسير التراثية للقرآن الكريم، بغض النظر عما يستجد من معارف أثبتها العلم، دون أن يدركوا خطورة هذا الموقف. وقد أصررت على استكمال البحث لسبين:

- اتساءل كم من علمائنا وعوامنا وشبابنا سيخرج من حظيرة الدين كلما تزايدت الهُوة بين العلم وبين ما يعرضه بعض رجال الدين؟ وعلى من سيقع وزر هذا الأمر؟ أعلى المُروِّجين للمفاهيم المخالفة للعلم، أم على الذين يسكتون عن هذا الفكر المتخلف ولا يوقظون الأمة ويبعثون فيها صحوة العلم، وهم على ذلك قادرون؟.
- ٢- ينظر الغرب (الذي أمرنا الله ﷺ أن ندعوه إلى ديننا الحنيف) إلى المسلمين نظرة لا ترضى أي إنسان غيور على دينه؛ انظر إلى قول «روبرت ريتش Robert Reich» (وزير العمل السابق في وزارة كلينتون، ويشغل الآن منصب الأستاذية بجامعة برانديز): إذا كان الشغل الشاغل للغرب الآن هو الصراع ضد الإرهاب، فإن الإرهاب سلوك وليس عقيدة. إن الصراع الحقيقي هو بين التعصب وبين الحضارة المعاصرة، إنه الصراع بين من يجعلون المصدر الأول للحقيقة هو معتقداتهم الدينية وبين من يعتمدون على العلم والعقل والمنطق.

وحول نفس المعنى ذكرت مجلة Discover magazine العلمية المحترمة: «في العالم كله يتحرك العلم بناء على الحقائق العلمية والمنهج العلمي، أما في الدول الإسلامية فيتحرك العلم بناء على كتاب المسلمين المقدس (القرآن)»(١).

هل هذا المظهر للعالم الإسلامي والقرآن الكريم في أكبر الدوائر السياسية والعلمية في العالم. يمكن أن يغرى عاقلًا بمجرد التفكير في اعتناق الإسلام؟

واجبنا كمسلمين، بل إنه فريضة علينا ذات أولوية متقدمة، أن نَذُب عن الإسلام ما ألصقناه نحن به من مفاهيم خاطئة، قبل أن نُلقى باللائمة على الآخرين. لذلك أصررت وثابرت.

لذلك جاء الكتاب مساهمة فى ثورة صار لا فكاك من قيامها من أجل تجديد الخطاب الدينى. وقد حددنا دورنا (الذى نذرنا له الوقت والجهد) فى هذه الثورة فى بعث الاهتمام بالعقل والعلم فى الفكر الإسلامى، وذلك بعد أن أصبح العلم هو الباب الواسع للإيمان.

<sup>(</sup>١) جاء ذلك في مقال نُشر في المجلة في عدد يوليو ٢٠٠٧، بعنوان Science and Islam in Coflict، وقد اختير المقال فيها بعد كواحد من أفضل عشر مقالات نُشرت في المجلات العلمية عام ٢٠٠٧!

القارئ الكريم...

سرنا.. ونظرنا.. فعرفنا بعضًا من جوانب قصم الخلق...

إذا اعتبرنا أن عمر الأرض (٥, ٤ مليار سنة) يعادل يومًا واحدًا من أيامنا (٢٤ ساعة) يبدأ من منتصف الليل (الساعة الثانية عشرة مساءً)، فقد عرفنا:

أن الحياة قد ظهرت في الثالثة والنصف قبل الفجر، وسادت في الأرض أنهاط بدائية من الكائنات...

وفى التاسعة مساءً (منذ حوالى ٥٤٠ مليون سنة) حدث الانفجار الأحيائى الكمبيرى الأعظم، فأصبحت الأرض والبحار والسماء تغص بالحيوانات والنباتات التى يشاركنا الكثير منها الحياة على الأرض الآن، وإن كان أضخم أفرادها قد انقرض قبل نهاية اليوم بعشرين دقيقة، فلم يُقدَّر لنا أن نلتقى بالديناصور، لقد كان انقراضه ضروريًّا حتى تحتل الثدييات مكانها في صدارة المملكة الحيوانية...

وقبل انقضاء اليوم بدقيقة واحدة وسبع عشرة ثانية، تظهر مجموعة الرئيسيات التي منها الإنسان، بينها يظهر الإنسان العاقل في آخر ثلاث ثوان!

يبقى أن نقول: إن الحضارة الحديثة التي نحيا اليوم من ظلالها وأتونها قد ظهرت منذ جزء واحد من ألف جزء من الثانية!!

وكحصاد للرحلة يمكن أن نخرج من فصول الكتاب بالمفاهيم التالية:

أولًا: كون مبهر بدأ من عدم دليلٌ على التصميم الذكي والتطور الموجه

أثبت العلم أن للكون بداية ترجع إلى ١٣,٧ مليار سنة (+ ٠٠٠ مليون سنة)، وأنه نشأ من العدم، أى أنه ليس قديمًا أزليًّا. ومع بداية نشأة الكون كانت بداية وجود الزمان والمكان والطاقة والمادة.

وتُعتبر نظرية الانفجار الكونى الأعظم أصوب وأدق النظريات التى تفسر نشأة الكون، وقد قامت على صحتها الأدلة التى لا تُدحَض.

وقد أظهرت النظرية أن عند بداية خلق الكون (حدوث الانفجار الأعظم) تَبَدَّت بعض المعالم الخارقة التي لا يمكن للعلم وحده أن يفسرها.

كذلك أعقب الانفجار الأعظم أن سار الكون من حالة اللاانتظام المطلق إلى حالة الانتظام المعلق إلى حالة الانتظام ثم تكوين المنظومات، ومن البنية الأبسط قليلة الفائدة إلى البنية الأعقد المناسبة لغاية لاحقة، ومن المادة ذات الوظيفة الأقل أداءً وكفاءة إلى وظيفة أفضل أداءً وكفاءة. ولا شك أن الاتجاه إلى الأكثر انتظامًا والأعقد بنية والأكفأ أداء ووظيفة يحتاج بشكل حتمى إلى تدخل ذكى وفعال من خارج المنظومة، ويؤكد وجود التصميم الذكى والتطور الموجه الذى لا دور للمصادفة فيه.

ولا شك أن وجود «التصميم الذكى فى بنية الكون ونشأته» دليل على «المصمم الذكى» الذى هو الإله الخالق على «عما متزايدًا كلما الذى هو الإله الخالت على متزايدًا كلما الكشف للعلم جانب جديد من قصة الخلق.

### ثانيًا: كوكبنا المتميز المتفرد

### دليلٌ على صحة البرهان الكوني والمبدأ البشري

كانت نقلة فارقة؛ بعد أن كان يُنظر إلى كوكب الأرض كهباءة لا اعتبار لها، أدرك العلماء أنه كوكب متفرد متميز كتربة صالحة لنشأة الحياة وظهور الإنسان، ولا يكاد يكون له نظير، ليس في مجرتنا فحسب، لكن ربها في الكون كله!

لقد أثبت العلم أننا نحيا في المنطقة المثلي لنشأة الحياة في واحدة من المجرات الأمثل في الكون. كما أن الشمس، ذلك النجم الذي نعيش في كنفه، فإنه ملائم من جميع الأوجه لظهور الحياة على أحد كواكبه. وتمثل بعض هذه الكواكب جيرة طيبة للأرض، إذ تجذب بعيدًا عنا المُذَنَّبات والكويكبات التي يمكن أن يؤدي اصطدامها بكوكبنا إلى فناء جميع أشكال الحياة.

وبالإضافة لتابعنا المخلص (القمر) الذي يحفظ ميل محور الأرض بزاوية معينة مناسبة لاستقرار الحياة، فإن كوكبنا ذاته تتوفر فيه صفات جعلته مثاليًّا لنشأة الحياة واستمرارها؛ فهو مناسب في بنيته (لُبَّه وقشرته)، وفي حجمه وجاذبيته، وفي عباءاته الواقية مما يدمر الحياة، وفي بعده عن الشمس وسرعة دورانه ودرجة حرارته، ومناسب أيضًا في وجود إكسير الحياة (الماء) على سطحه، في حالاته الغازية والسائلة والصلبة.

وكان بديهيًا (والحال هكذا) أن يدور التساؤل في عقول المفكرين: هل كان هذا التفرد والتميز لكوكب الأرض عن قصد أم هو محض المصادفة؟

لقد تجمع للعلماء من الأدلة ما يؤكد أن هذه المواءمة لا يمكن إلّا أن تكون عن قصد (وهو ما يعرف بالمبدأ البشرى). وذلك (أولًا) لدقة التوافق المطلوب في بنية الكون والأرض لنشأة الحياة، حتى إن أى خلل – وإن كان ضئيلًا جدًّا – في أحد الثوابت والقوانين الفيزيائية العديدة التي تحكم الكون، ما كان يسمح بنشأتها. ولأن العالم (ثانيًا) ليس مجهزًا لخروج الحياة وحسب، ولكن لخروج كائنات حية ذكية منطقية، ترصد وتفهم هذه المواءمة. وأخيرًا لغزارة ما في الكون من توافق يفوق احتياجات الكائنات الحية ويحقق لها الرفاهية والاستمتاع، ذلك بالرغم من أن قدرًا أقل بكثير من هذا التوافق كان كافيًا لنشأة وبقاء هذه الكائنات.

وهذا ما جعل أحد العلماء يصف هذه المواءمة بقوله: «يبدو أن الكون قد تم تفصيله على مقاس الإنسان»، وجعل عالِمًا آخر يقول: «يبدو أن الكون كان يعلم أننا قادمون».

# ثالثًا: الحياة مولود من نوع جديد تمامًا على الأرض تعجز الصدفة والعشوائية عن تفسير نشأته

لقد كان التوصل إلى معرفة بنية جزىء الدنا والطريقة المبهرة لأدائه لوظيفته بمثابة ثورة أسفرت عن تأسيس علوم البيولوجيا الجزيئية التى أظهرت استحالة تَكُوُّن هذا الجزىء، وكذلك جزىء البروتين، بالصدفة. إن حدوث ذلك تلقائيًّا يتطلب أن يكون الكون أثقل كتلة، وأكبر حجمًا، وأطول عمرًا من حقيقته ببلايين المرات!

ولدراسة كيف بدأت الحياة (من الناحية البيولوجية) قَسَّمَ العلماء المعضلة إلى ثلاث مراحل: كيف نشأت المركبات العضوية؟ \_ كيف نشأت الجزيئات العضوية؟ منها المادة الحية؟ \_ كيف نشأت الخلية الحية من هذه الجزيئات العضوية؟

والأرجح أن الحياة قد ظهرت منذ حوالي ٧, ٣مليار عام في أعماق المحيطات، وربها كان ذلك على سطح الأرض قريبًا من المساحات المائية الهائلة.

وقد أظهرت الدراسات أن إعداد الأرض لنشوء الحياة قد احتاج لتضافر عدة عناصر، أهمها وجود جزىء الماء المُستَقْطَب كهربائيًّا ـ وجود عنصر الكربون بروابطه الكيميائية

الأربعة اللينة وجود مجموعة الفوسفات الكيميائية وجود مصدر للطاقة، وأن يكون الجو المحيط حوَّا مختزلًا فقيرًا في الأوكسجين.

وقد مرت نشأة الكائنات الحية بعدة مراحل. بدأت بنشأة الخلايا بدائية النواة (البروكاريوتات) ثم الخلايا ذوات النواة (اليوكاريوتات) ثم ظهرت الكائنات عديدة الخلايا. وقد ظلت هذه الكائنات على هيئة بدائية حتى حوالى ٥٤٠ مليون سنة مضت، ثم حدث الانفجار الأحيائي الكبير، فظهرت معظم الكائنات الحيوانية المعروفة لنا اليوم خلال ٥-٠٠ مليون سنة، وهي فترة قصيرة جدًّا (مثل طرفة العين) بمقياس التاريخ التطوري السحيق.

وإذا كانت الخطوة المهمة في نشأة الحياة تتمثل في الحصول على جزىء الدنا DNA القابل للتوالد الذاتي، فقد واجه تفسير حدوث ذلك تلقائيًّا مصاعب عدة.

فبالإضافة إلى أن الدنا جزىء بالغ التشعب والتعقيد، فإن نشأته تلقائيًّا تعترضها معضلة «البيضة والدجاجة ـ أيهما أولًا!». «فالتطور الكيميائي» الذى طرحه الدراونة ـ كمفهوم يفسرون به نشأة الدنا، يتطلب تكاثر الكائنات حتى يتمكن الانتخاب الطبيعى من القيام بتشكيل هذا الجزىء المعقد، وفي الوقت نفسه يحتاج التكاثر إلى وجود الدنا!. ومرة أخرى قابلت معضلة البيضة والدجاجة البيولوجيين عندما أدركوا أن نشأة الدنا تحتاج إلى البروتينات (إنزيمات) بينها يجتاج بناء البروتينات إلى الدنا!

وتدور النظريات التى طُرحت لتفسير نشأة جزىء الدنا والخلية الحية حول مفاهيم ألبسها واضعوها مصطلحات علمية، كالتولد التلقائي، والنشأة العشوائية على مراحل، والتنظيم الذاتى والفوضى الخلاقة، وأخيرًا ادَّعوا استيراد الحياة من كوكب آحر! وبقليل من التمحيص والتدقيق تتكشف ضحالة وخطأ هذه المفاهيم، ولا يتبقى أمامنا إلّا القول بالتصميم الذكى والتطور الموجه.

### رَابِعًا: الحياة ليست مجرد وظائف بيولوجية للحياة سمات وجودية جديدة تمامًا على عالم المادة

بالرغم من أن البيولوجيا الحديثة تُشَبِّه الخلية الحية بمصنع عالى التقنية وبمدينة كبيرة تدار الدي ونيًا، فإن في كلا التشبيهين إجحافًا بالقدرات الهائلة للخلية.

٣٧.

لذلك ارتقت النظرة إلى الخلية الحية من مجرد دراسة أنشطتها البيولوجية إلى دراسة سهاتها الوجودية التى تقربنا بشكل أكبر من حقيقة الحياة. وهذه السهات هي:

- ١- الحياة وجود ذكى، فكل ما يميز الحياة من جمال ومنطقية وغائية لا يمكن تفسيره من خلال نشاط الذرات والجسيهات تحت الذرية ومجالات الطاقة. ومما يزيد الأمر دهشة أن الحياة قد تفجرت بكل ما فيها من ذكاء فجأة؛ مما لا يدع مجالًا للتفسير إلّا القول بأنها قد صدرت عن مصمم حى ذكى.
- ٢- الحياة = المعلومات: أصبح العلم الآن ينظر إلى الوجود باعتباره فى المقام الأول عموعة من النظم المعلوماتية، وباعتبار أن المادة والطاقة عنصران إضافيان يترجمان المعلومات إلى وجود ثلاثى الأبعاد. ولا شك أن الطبيعة دون توجيه ذكى لا تستطيع أن توفر المعلومات الهائلة المطلوبة لنشأة الحياة.
- ٣- تقوم الحياة على نظام للتشفير ومعالجة المعلومات؛ إذ يحكم الخلية الحية نظام معجز شديد التعقيد يعتمد على اختزان المعلومات على هيئة شفرة رقمية يتم تناقلها داخل الخلية، ثم ترجمتها إلى وجود مادى عن طريق تركيب البروتينات الملائمة.
- ٤- القدرة على التشكيل هي أهم سمات الحياة؛ إذ يتم تحويل المعلومات إلى وجود مادى ثلاثى الأبعاد يتخذ شكل الكائن الحي. ويمكن تشبيه ذلك بتحويل كلمات نخطها على أوراق نَصِف فيها بدقة هيئة إنسان إلى رجل حقيقى من لحم ودم.
- ٥- للكائنات الحية هدف متأصل في بنيتها (الغائية)، وهو المحافظة على وجودها. ويعين على تحقيق ذلك أهداف أخرى ثانوية، كالتكاثير الذي يخدمه الجنس، ثم هناك الاغتذاء والحركة والإخراج وغيرها. وقد جُعلت هذه الأهداف فطرة غريزية في جميع الكائنات.
- ٦- ذاتية التحكم؛ إذ تقوم الكائنات الحية بالسعى لتحقيق أهدافها بشكل فطرى غريزى،
   دون استمداد الدافع أو الآلية من الخارج، بخلاف الآلات الأو توماتيكية التى يصممها الإنسان.
- ٧- العمل كوحدة واحدة يُعتبر من أصعب أسرار الحياة. إن كل مجموعة من مليارات الخلايا التي يتكون منها الكائن الحي تتخصص للقيام بوظيفة معينة، وتتكامل هذه الأنسجة والأعضاء لتشكل الكائن الذي يتصرف كوجدة واحدة.

القدرة على التكاثر، يعجز الانتخاب الطبيعى عن تفسير ظهور القدرة على التكاثر؛ إذ يحدث الانتخاب من بين كائنات تتكاثر، أى أن التكاثر هو الحصان الذي يجر عربة الانتخاب الطبيعى وليس العكس. ومن ثم اعتبرنا التكاثر سمة من السات الوجودية للحياة.

لا شك أن هذه السمات الوجودية ليس لها نظير في عالم المادة غير الحية.

### خامسًا: سِر الصنعة هو سر الحياة ا

عندما قام عالم البيولوجيا الجزيئية الأمريكي الكبير كريج فنتر بتجميع الشفرة الوراثية لخلية بكتيرية ووضعها في خلية منزوعة الشفرة من نفس الجنس (ومن نوع مختلف) قامت الخلية بالعمل تبعًا لمعلومات الشفرة الوراثية الجديدة.

إنه إنجاز علمي هائل قرَّبنا من فهم طبيعة الحياة! فقبل تجربة فنتر كنا نظن أن هناك سرَّا عيبيًّا يُنفخ في جسم الخلية فتدب فيها الحياة، وإذا فارقت هذه النفخة الخلية، ماتت.

أما بعد إنجاز فنتر، أصبحنا نرى أن الحياة ترجع إلى التوافق المذهل والتناغم بين بنية ووظيفة محتلف جزيئات المادة الحية، ويغذى هذه المنظومة مصدر للطاقة، ويوجه ذلك كله أرشيف هائل من المعلومات تحمله الشفرة الوراثية للخلية الحية. إن العلم الآن ينظر إلى الحياة باعتبارها المُكوِّن المعرفي (سر الصنعة) في ذلك كله.

ومع هذا الفهم، ستظل جوانب الإعجاز الإلهى في خلق الحياة على إبهارها وتحديها مهما حقق العلم من إنجاز، ذلك أن:

- ٢- التلقائية والصدفة تعجز عن إكساب المادة غير الحية كل ما رأينا من السمات الوجودية للحياة.

لا شك أن كل قوانين الطبيعة مجتمعة لا يمكن أن تفسر نشأة الحياة من المادة غير الحية. ولا شك أننا إذا أنكرنا الذكاء والتصميم وأرجعنا نشأة الحياة إلى التلقائية والصدفة، فقد اخترنا التفسير الأصعب.

### سادسًا: ماذا يقول الدراونت؟

تمثل "نظرية التطور انتى طرحه تشاراز دارون فى كتابه "فى أصل الأنواع ــ ١٨٥٩ م» نقلة كبيرة فى تاريخ علم البيولوجي. وتشتمل النظرية على ثلاثة مفاهيم أساسية:

١- هناك سلف مشترك (أو أسلاف قليلة) لجميع الكائنات الحية.

٢- يرجع تنوع الكائنات الحية إلى التضور عن طريق الانتخاب الطبيعي.

٣- يختار الانتخاب الصبعى الأصلح من بين كائنات اعترتها طفرات عشوائية بالصدفة.

وقد أصبح مفهوم التطور عن سلف مشترك هو الحقيقة المحورية التي يقوم عليها علم البيولوجيا، تمامًا كأهمية كروية الأرض ودورانها حول الشمس بالنسبة لعلم الفلك.

أما المفهوم الذي يثير اختلاف واعتراض كبيرين من قِبَل البيولوجيين والفلاسفة، فهو اعتبار أن للصدفة والعشوائية دورًا في تنوع الكائنات الحية.

وعندما قدَّم دارون نظريته، كنت أدنته الرئيسية تقوم على علم التشريح المقارِن بين الكائنات وعلى سجل الحفريات (انذى كن ناقصًا إلى حد بعيد). ثم أضاف علم الأجنة بعض الأدلة إلى النظرية. وحديثًا ظهر علم البيولوجيا الجزيئية وأصبح ما يقدمه من معلومات هو الدليل الأكبر على حدوث التطور عن سلف مشترك، حتى لقد أصبحت الأدلة السابقة ثانوية وقليلة الأهمية.

وللخروج مما وُجه لمفهوم العشوائية والصدفة من نقد كاد أن يقضى على النظرية، قدم الدراونة العديد من التحويرات في مفهوم التطور الدارويني، فنشأ ما يُعرف بالداروينية الحديثة. وقد دفع خوف الدراونة من انهيار نظريتهم إلى طرح ردود على المعترضين تجانب المنطق والعلم، وتلوى حقائقه إلى حد بعيد.

### سابعًا: المعترضون على التطور

انقسم المعترضون على النظرية إلى مدرستين؛ هؤلاء الذين ينكرون حدوث التطور بالكلية، ويؤمنون بالخلق الخاص لكل كائن على حدة، وقد أُطلق على هؤلاء اسم «الخلقويون»، والمدرسة الثانية هم أنصار التطور الموجه، الذين يرون في البراهين العلمية الدليل الكافى على حدوث التطور، لكنهم يرون أن الصدفة والعشوائية غير قادرتين على تفسير آليته، ويرى

هـؤلاء في نفـس الوقت أن الوجود والحياة يتسـمان بالذكاء الذي يحتـم أن يكون وراءهما خالق حكيم قادر.

ولا شك أن المكتشفات العلمية الحديثة قد فندت دعوى الطفرات العشوائية، كما فندت معظم الأدلة الكلاسيكية للدراونة على عشوائية التطور. وفي نفس الوقت عجز العلم المادى عن تفسير العديد من الاعتراضات الوجودية على التطور الدارويني.

# ثامنًا: التصميم الذكى والتطور الموجه حقيقة علمية لا تتعارض مع أن الله ريج الخالق لكل شيء

لقد أصبح منظور التصميم الذكى نظرية علمية تقف في مواجهة عشوائية الداروينية، ويرى المفهوم أن طبيعة هذه الكائنات وطبيعة الجزيئات التي تتكون منها تحتاج في نشأتها وبقائها وعملها إلى ذكاء، وأنه لا يمكن للعشوائية أن تفسرها، وقد امتد هذا المفهوم ليشمل العلوم الطبيعية المختلفة كنشأة الكون والذكاء الإنساني.

ومن أجل الخروج بمنظور التصميم الذكى من اعتباره مفهومًا دينيًّا أو مجرد ذوق أو انطباع إلى اعتباره مفهومًا علميًّا قابلًا للتدقيق والتمحيص العلمى، حدد المهتمون به ثلاث سات إذا توافرت في موجود ما يمكن القول بأن فيه ملامح التصميم الذي يحتاج إلى ذكاء؛ وهذه السات هي:

- ١-- التعقيد المتفرد: ويعنى أن الظاهرة محل الدراسة تربط مكوناتها علاقات معقدة، وليس علاقة رياضية بسيطة يمكن حدوثها وتكرارها بالصدفة.
- ٢- عدم الحتمية: ينبغى استبعاد أن تكون الظاهرة قد حدثت كنتيجة حتمية لقوانين
   الطبيعة.
- ٣ التعقيد غير قابل للاختزال: وهو أن يتكون النظام محل الدراسة من عدة مكونات منفصلة البنية، لكنها تتضافر وظيفيًّا لتنفيذ مهمة أساسية معينة، وإذا أُلغى أحد هذه المكونات يتوقف النظام من العمل تمامًا. إن مثل هذه النظم ينبغى أن تنشأ دفعة واحدة، وليس عن طريق التطور شديد البطء؛ مما يؤكد احتياجه للتصميم الذكى.

ويهتم مفهوم التصميم الذكي بدراسة الظواهر التي تعجز الطبيعة العمياء عن إيجادها بالعشوائية والصدفة، وأهم هذه الظواهر:

- خلق الكون من عدم.
- وضع قوانين الطبيعة التي تُسَيِّر الكون.
  - نشأة الحياة من المادة غير الحية.
- إحداث التنوع الهائل في الكائنات الحية في طرفة عين.
  - ظهور ما يميز الإنسان من عقل ومَلكَات.

ويتبنى مفهوم التصميم الذكى مدرستان:

أ\_التصميم الذكى والخلق الخاص: وهي تتفق مع الخلقويين في أن الله رهج قد خلق جميع الموجودات على هيئتها خلقًا خاصًا.

ب التصميم الذكى والتطور الموجه: يرى هؤلاء أن الله على قد استخدم آلية التطور فى خلق الكون والحياة والكائنات الحية المختلفة، أى أن إرادة الله على وقدرته وراء عملية الخلق، وليس هناك حتمية مادية مطلقة كما يرى التطوريون الدراونة. ويسمى هذا المنظور بالتطوير الإلهى، ويقوم على الأسس التالية:

- ١ خرج الكون إلى الوجود من العدم المطلق منذ حوالي ١٣,٧ بليون سنة.
- ٢ بنية الكون وقوانينه متوائمة تمامًا مع متطلبات نشأة الحياة وظهور الإنسان (المبدأ البشرى).
- ٣- لا تـزال آليات نشاة الحياة مجهولة تمامًا، لكن ما إن ظهرت الحياة حتى استطاعت آلية
   التطور تحقيق التنوع الهائل الذي نشهده في الكائنات الحية.
- ٤ ما إن بدأ التطور الذي تحكمه القوانين الطبيعية (التي هي من خلق الله وإمداده المستمر)
   حتى تسلسل دون الاحتياج إلى تدخلات إلهية سافرة خارقة للقوانين.
- ٥- الإنسان (كجسد) جزء من العملية التطورية، ويشترك مع الرئيسيات في سلف مشترك.
- ٦- يتفرد الإنسان بالجانب العقلى وبالجانب الروحى، ولا يخضع هذان الجانبان للعملية التطورية.

انطلاقًا من هذه المفاهيم الستة، يقول فرانسز كولنز:

«لقد خلق الإله الكون، ووضع فيه القوانين الطبيعية التي تحكمه، إعدادًا لنشأة الحياة.

ولقد اختار الإله آلية التطور ليخلق التعدد الهائل في الكائنات الحية، ابتداء من الميكروبات حتى النباتات ثم الحيوانات بجميع أنواعها.

وقد استخدم الله على نفس الآلية في تشكيل جسد الإنسان، هذا الكائن الذي أصبح فيها بعد يمتلك القدرات العقلية، والفطرة الدينية والأخلاقية».

و لا شك أن التطور الموجه يتمشى تمامًا مع قوانين الطبيعة، ومع النصوص الأصلية للكتب الساوية، دع عنك التفسيرات القديمة التي أخذت في الاعتبار المفاهيم العلمية السائدة وقتها.

ويرى البعض أن الإقرار بدور تمارسه قوانين الطبيعة في عملية الخلق يسمح بالعشوائية، ويتعارض مع المشيئة الإلهية، وللخروج من هذا التعارض نقول:

إن الله على الموجود خارج المكان وخارج الزمان لا يخضع لمفهوم الماضى والحاضر والمستقبل؛ لذلك فعملية الخلق عنده هي عملية كلية آنية، فالله يخلق كل شيء دفعة واحدة (إذا صح التعبير) ويحدد توقيت ظهوره إلى الوجود، سواء خَلْق المجرات والنجوم والكواكب أو ظهور الحياة والتطور ونشأة الإنسان، أو إنجازات الكيمياء والفيزياء والجيولوجيا والبيولوجيا.

ومن ثم فإن الطفرة التى تبدو لنا عشوائية، هى فى الحقيقة من فعل الله كلا ومحسوبة فى مكانها وزمانها فى علم الله الأزلى القديم. لذلك فالخلق عند الله كلا خلق واحد آنى مباشر، وإن بدا لنا باعتباره خلقًا تطوريًا عشوائيًا. إذا أدركنا ذلك زال الحرج بين القائلين بالتطور الموجه وبين المتدينين.

### تاسعًا: نشأة الإنسان نموذج للتصميم الذكي والتطور الموجه

لقد تم سيناريو نشأة الإنسان جميعه في أفريقيا العظيمة، قبل أن ينطلق الإنسان الحديث إلى باقى أنحاء العالم، فاستحقت أن تُسمى مهد الجنس البشرى.

تمثل قردة الجنوب الظهور الأول (منذ حوالى ثمانية ملايين سنة) لأشباه الإنسان. ومنها تطور الجنس الإنساني، فظهر الإنسان الصَنَّاع ثم الإنسان منتصب القامة (منذ حوالى مليونى

سنة). ويُعتبر الأخير الحلقة المفقودة بين أشباه الإنسان وبين الإنسان العاقل، فهو السلف المشترك لإنسان نياندرتال والإنسان الحديث.

وقد مر الفرع التطورى الذى شَكَّلَ الإنسان الحديث بثلاثة تعديلات أساسية حتى وصلنا إلى شكلنا النهائي؛ وهى انتصاب القامة، وتحرر اليدين مع زيادة مدى حركة الإصبع الإبهام، أما التعديل الأهم فكان زيادة حجم المخ بها صحبه من زيادة هائلة في السعة المعلوماتية للمخ البشرى.

وما كان لهذه التعديلات أن تؤتى ثهارها لولا أن تعلم الإنسان الحديث الترميز في التفكير والترميز في التعديد في التعبير. وقد تم الإعداد تشريحيًّا لنشأة اللغة قبل أن يبدأ أسلافنا في الكلام بفترة طويلة. إن هذا التكيف المسبق (مع غيره من التعديلات) دليل قاطع على التصميم الذكى والتطور الموجه.

### عاشرًا: البيولوجيا الجزيئية تُصدر الحكم النهائي

التصميم الذكى والتطور الموجه حقيقة علمية، تشمل تطور الإنسان

زَيَّن مدخل هذا القرن حدثٌ علمي هائل، وهو إعلان نتائج قراءة الجينوم البشري. وقد أكدت هذه القراءة صحة مفهوم التطور والسلف المشترك، وأكدت أن هذا المفهوم يشمل نشأة الإنسان. وتتركز الأدلة الدامغة على ذلك في ثلاث نقاط:

- ١- أدلة يحملها الجين البشرى الثانى، تُظهر بيقين أنه نشأ من اندماج جينين كانا منفصلين في السلف المشترك لنا مع الشمبانزى، بينها بقيا على انفصالها في هذا الحيوان.
  - ٢- وجود جينات نشطة في جينوم الإنسان تقابلها جينات خاملة في الرئيسيات.
- ٣- وجود مناطق خاملة فى الجينوم البشرى (الجينات الكاذبة) تقابلها جينات نشطة فى باقى
   الرئيسيات.

كذلك أظهرت قراءة الجينوم أن التغيرات التشريحية والوظيفية التي ميزت الإنسان على غيره من الكائنات؛ قد تم التمهيد لها من خلال تنشيط جينات كانت خاملة في السلف المشترك الذي جمعنا مع الشمبانزي، وأهمها الجينات المسئولة عن زيادة حجم المخ ومخزونه المعلوماتي، والإعداد لنشأة ملكة اللغة في الإنسان.

وأخيرًا أظهرت هذه القراءة أن الخالق على قد استخدم لغة العلم ليبث الحياة في المادة غير الحية.

### أحد عشر: نحن أرواح متجسدة أو أجساد متروحنت

يهارس الإنسان عددًا من الوظائف العقلية التي لا يمكن إرجاعها إلى النشاط الكهروكيميائي للمخ، كالوعى والتفكير في المفاهيم المجردة، والإبداع الفني، ومن هذه الوظائف أيضًا قدرة الإنسان على إدراك أمور غيبية لم تحدث بعد (كظاهرة الرؤية المسبقة وظاهرة الرؤيا الصادقة).

لذلك ينظر الكثير من العلماء والفلاسفة إلى العقل كوجود منفصل عن المخ، وإن كان يستعمله كأداة وآلة. ويمكن تشبيه العلاقة بين المخ والعقل بالعلاقة بين نطق الكلمة (عملية فيزيائية مادية) ومعنى الكلمة، فعالم المعانى يختلف تمامًا عن الآليات المادية للنطق وعن تركيب العالم المادى. كذلك العقل، فإنه ينتمى إلى عالم مختلف تمامًا عن عالم المخ المادى.

وإذا كان الوعمى وشعور الإنسان بذاته أحد أنشطة العقل، فإن العقل (على الأرجح) نشاطٌ للذات الإنسانية التى هى الجوهر غير المادى للإنسان، والتى تقابل (على الأرجح) مفهوم الروح كما تطرحه الديانات.

ويسمى الإسلام الروح المدرك بعد نفخه فى الإنسان بالنفس، ومن ثم يمكننا القول إن الإنسان قد نُحلق من جسد وروح، وبعد نفخ الروح أصبحت الذات الإنسانية جسدًا ونفسًا وعقلًا.

### اثنى عشر: تقديس التراث مرض فَتَّاك ينبغي التخلص منه

يجيا المسلمون في هذا العصر فترة من أحرج فترات تاريخهم؛ فديننا يُتهم بالإرهاب والجمود والرجعية، مما نقلنا من موقف «المبادرة» بدعوة البشر جميعًا إلى الدين الحق، إلى موقف «الدفاع» عن سلامة عقيدتنا وشريعتنا وسلوكياتنا.

ويرى الكثيرون من مفكرى الغرب أن الصراع الحقيقى بعد سقوط المعسكر الشيوعى إنها هـ و بين من يعتمدون على العلم والعقل والمنطق، وبين من يجعلون المصدر الأول للحقيقة (في جميع مجالاتها) هو معتقداتهم الدينية، أى بين الحضارة والتعصب، فهل هم محقون؟

لا شك أن هناك نصيبًا من الصحة فيها ينسبونه إلينا. فلقد جعل من أَطْلَقتُ عليهم اسم «التراثيون» هدفهم الأسمى وقضية حياتهم الدفاع عن مفاهيم علمية وسياسية واقتصادية واجتهاعية سادت في الفكر الإسلامي عبر مختلف العصور، بدلًا من أن يكونوا دعاة لقيم الإسلام الأساسية. بل لقد نَصَّبَ هؤلاء من مفاهيم علمية سادت منذ ألف سنة حَكمًا على النظريات العلمية الحديثة. ما أشبه ذلك بموقف الكنيسة الكاثوليكية الذي اتخذته تجاه العلم في أوروبا.

وإذا كان الكتاب مساهمة في تجديد الخطاب الديني، فقد شخصنا بعض العوائق التي تقف حائلًا بين نظرة التراثيين للكون والحياة والإنسان وبين المفاهيم العلمية المتجددة. ويمكن تلخيص هذه العوائق التي ينبغي التخلص منها في:

- ١- اعتبار أن آيات القرآن الكريم حول خلق الإنسان صياغات علمية مقصودة بلفظها، وأن السابقين قد فهموا منها أقصى ما يمكن إدراكه عن هذه القضية. بينها الصواب أن هذه الصياغات تتمتع بكل ما في اللغة الأدبية من أساليب بلاغية تشير إلى معانٍ أعمق مما يُفهم من ظاهر النص، وتتمتع في نفس الوقت بالقدرة على التجاوب مع مستجدات العلم.
- ٢- التمسك بها جاء فى التفسيرات التراثية حول خلق الإنسان، والذى نُقل معظمه عن اليهود الذين دخلوا فى الإسلام (الإسرائيليات). هذا بالرغم من أن الشراح المعاصرين لسفر التكوين من التوراة قد تخلوا عن مفاهيمهم القديمة، ويقومون الآن بتفسير آياته فى ضوء المفاهيم العلمية الحديثة.
- ٣- عدم إدراك أن للعلم مجاله وللدين مجاله، بينها حين أمرنا الحق الله الله على الأرض فأنظرُوا حكيف بداية الخلق للعلماء فأنظرُوا حكيف بداية الخلق للعلماء المتخصصين في علوم الأرض والمخلوقات،
- ٤- رَفْض الكثيرين تفسير القرآن الكريم في ضوء النظريات العلمية مخافة أن تبطل النظرية فيهتر الإيهان بالنص المقدس. بينها ينبغى أن ندرك أن الاجتهاد في فهم النص هو غير النص، وإن تبين خطأ الاجتهاد في لا ضرر ولا ضرار؛ لأن النص باق على اعتباره والإيهان به، ولا يختلف التفسير العلمى في ذلك عها سواه من التفسيرات.

- ٥- اللّبس حول معنى «نظرية»، واعتبار أن أى نظرية علمية تحتمل الخطأ، ومن ثُمَّ اتخاذ مواقف رافضة لنظريات العلم. وحقيقة الأمر أن هناك من النظريات ما وصل إلى مصاف الحقائق العلمية، كنظرية الجاذبية الأرضية ومفهوم التطور.
- 7- عدم إدراك أن آيات القرآن الكريم (كتاب الله المسطور) لا يمكن أن تتعارض مع ما بث الله رحمة أيات في الكون (كتاب الله المنظور)، ومن ثم لا مبرر للتخوف عما تكشفه لنا علوم الكون والحياة من مفاهيم.

### ثلاثة عشر: يمكن بسلاسة ويسر تأويل آيات خلق الإنسان في القرآن الكريم في ضوء التطور الموجه

يعدما توصل دارون إلى أن هناك أسلوبًا آخر للخلق، غير الخلق الخاص وهو الخلق التطور متى قام التطوري، أعلن بعض كبار علماء الدين المسلمين استعدادهم لقبول مفهوم التطور متى قام الدليل العلمى القاطع على صحته (وقد قام الدليل)؛ إذ إن الخلق في الحالين تم بإرادة الله وقدرته وحكمته، وليس أحد المذهبين بأدل على الله على الله الله على المناهب الآخر.

لقد أصبح على من يتصدى لتفسير آيات الخلق في القرآن الكريم أن يضع هذه الحقائق العلمية في اعتباره. وقد قامت بعض المحاولات لذلك، ومن أكثرها توفيقًا حتى الآن ما عرضناه في الفصل الثالث عشر، ويمكن تلخيصه في:

لقد بدأ خلق جميع الكائنات الحية من الماء وعناصر الأرض غير العضوية (التراب والطين)، ومنها نشأت المركبات العضوية الهيدروكربونية (الطين اللازب) التي تشكلت لتخرج لنا الخلية الحية الأولى (صلصال كالحمأ المسنون وصلصال كالفخار).

ومن هذه الخلية تَشَكَّل العديد من مجموعات الكائنات الحية (أمم أمثالنا). فكانت البداية كائنات حية بسيطة تتكاثر تكاثرًا لا جنسيًّا، ثم نشأت الكائنات التي تتكاثر تكاثرًا جنسيًّا عن طريق النطف ﴿ ثُمُّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارِ مَّكِينِ (٣٠) ﴾ [المؤمنون: ١٣] ومنها الفقاريات البيوضة. ثم ظهرت الثدييات التي تَعْلَق نطفها في جدار الرحم لتتحول إلى مضغة يتكون منها اللحم والعظام.

والإنسان - كجسد- يشترك مع الثدييات في هذه الأطوار، قبل أن يصير كائنًا متميزًا بالعقل (خلقًا آخر).

وفي هذا المعنى يقول الإمام أبو حامد الغزالي:

"إن حقيقة الإنسان جوهر غير مادي، يتميز به على جميع المخلوقات، وليس تَمَيُّزه بجارحة من الجوارح».

كذلك نفهم من القرآن الكريم ما يشير بوضوح إلى أن «آدم» الطُّلِير «ذرية» لكائنات تسبقه، وأنه «نبي» مصطفى من قومه كنوح وآل إبراهيم وآل عمران.

وقد استخدم القرآن الكريم اسم «آدم» أيضًا للإشارة إلى بداية ظهور جنس البشر الذي تميز عن الإنسان بالنفخة الإلهية.

ومن ثم فإن جسد الإنسان خَلقٌ تطوري موجه، شاء الله عَلَقُ أن يمر من الطين إلى الإنسان عبر كائنات أخرى أدنى منه.

أما الإنسان البشر فكائن متميز، وهبنا الله على نفخة منه، لم تمر بمراحل ولا أطوار.

### وأخيرًا: صار العلمُ ظهيرًا للدين

يتصور البعض أن العلم شيطان، أو على الأقل سيئ النية! يتعمد أن يُسيء إلى الدين، ولا شك أن هذا محض أوهام مريضة.

لقد صرنا نحيا في زمان تحقق فيه قول الحق عَظَا: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِمْ حَقَىٰ يَنبَيّنَ لَهُمْ أَنّهُ ٱلْحَقُ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ [فصلت: ٥٣].

لقد صار العلم في هذا العصر بابًا مفتوحًا على مصراعيه للعقيدة الصحيحة.

لقد صارت البشرية تحيا في عصرنا هذا فرصتها الذهبية للتعرف على خالقها.

لذلك ينبغى أن نتحرر من العوائق التي تحجب ما شاء الله على أن يتكشف لنا من براهين الألوهية في هذا العصر. وعلى عكس ما ينبغى، سبقت الديانات الأخرى الإسلام وقطعت أشواطًا كبيرة في الربط بين الدين وبين الاستدلال العلمي على الإله الخالق.

بعد هذه الوجبة الدسمة والرحلة التي تسارعت فيها الأنفاس، اسمح لى قارئي الكريم، أن أروى لك نكتة!! تلخص الكتاب كله وربها تصلح بديلًا عنه!!، وقد أوردها الصحفى الأمريكي لى ستروبل في كتابه «قضية الخالق»:

جلس مجموعة من العلماء يتحاورون مع الإله! قال بعضهم: نستطيع أن نفعل كل الأشياء التي فعلتها! فسألهم: مثل ماذا؟

قالوا نستطيع أن نخلق إنسانًا!

سألهم الإله: كيف؟

قالوا نحضر بعضًا من التراب، وقبل أن يكملوا كلامهم قاطعهم الإلـه قائلًا: احضروا ترابكم الخاص بكم، ولا تستخدموا التراب الذي خلقته أنا.

قال بعضهم: حسنًا، لقد بدأتَ الخلق من العدم بمنتهى البساطة، فقد قسمتَ العدم إلى سالب وموجب، وخلقتَ منهما الوجود. بدليل أننا لو جمعنا سوالب الكون وموجَباته حصلنا على صفر (العدم)، ونحن سنصنع التراب بنفس الطريقة.

أجابهم الخالق، عليكم أولًا أن تخلقوا قانونًا مثل (-) + (+) = صفرًا، أو على الأقل على الأقل على الأقل على الأقل على الأقل على عليكم أن تُفَعِّلُوا هذا القانون! الذي خلقته أنا.

أتشاركني الرأى - قارئي الكريم- أننا في حاجة إلى تجديد الخطاب الديني، وأيضًا إلى تجديد الخطاب العلمي!



## الكاتب في سطور

### \* د. عمرو عبد المنعم شریف

\* من مواليد بورسعيد عام ١٩٥٠.

\* أستاذ ورئيس أقسام الجراحة ـ كلية الطب ـ جامعة عين شمس. مع التخصص الدقيق في جراحات الكبد والجهاز المرارى وجراحة مناظير البطن وجراحات الحوادث.

\* حاصل على درجة البكالوريوس فى الطب والجراحة بتقدير امتياز مع مرتبة الشرف الأولى عام ١٩٧٤، ودرجتى الماجستير عام ١٩٧٨، والدكتوراه عام ١٩٨١ فى الجراحة العامة من كلية الطب جامعة عين شمس.

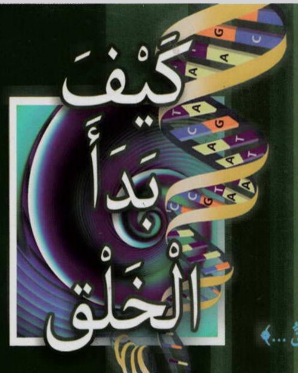
- \* عضو مؤسّس للجمعية الدولية للجراحة، والجمعية الدولية لجراحة الكبد والبنكرياس والجهاز المرارى - بسويسرا.
- \* اختیر المدرس المثالی علی مستوی جامعة عین شمس عام ۱۹۸٤. والطبیب المثالی علی مستوی الجمهوریة عام ۱۹۸۸.
- \* مُحاضر في موضوعات التفكير العلمي ونشأة الحضارات. والعلاقة بين العلم والفلسفة والنقل وبين الأديان.

#### \* من مؤلفاته:

- كتاب «أبى آدم: من الطين إلى الإنسان»
   طرح فيه مفهومًا جديدًا حول نشأة
   الإنسان عن طريق التطور الموجه.
- كتاب «رحلة عبد الوهاب المسيرى الفكرية» عرض فيه (من خلال فكر د. المسيرى) إيجابيات وسلبيات الحضارة المادية الحديثة، وأسوأها ظهور الحركة الصهيونية ودولة إسرائيل.
- كتاب «المخ ذكر أم أنثى؟!» وتناول فيه الفوارق التشريحية والوظيفية بين مخ الرجل ومخ المرأة. وانعكاس ذلك على أسلوب تفكير ومشاعر وسلوك كل من الجنسين.
- كتاب «رحلة عقل» ويعرض فيه كيف يقود العلم أشرس الملاحدة إلى الإيهان، وذلك من خلال عرض الرحلة الإيهانية لأكبر ملحد في القرن العشرين (أستاذ الفلسفة البريطاني، سير أنتوني فلو)، ثم يستكمل الكتاب الرحلة ليعرض البراهين العقلية الدالة على تواصل السهاء بالأرض (الديانات).

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

## www.ibtesama.com



يعيش الإنسان المعاصر فترة فارقت في تاريخ البشرية، وصل فيها العلم إلى آفاق سامقة من المعرفة، كشف فيها الكثير عن أمور كانت تعد من الغيبيات (مثل أن لكوننا بداية، وأنه نشأ من عدم) حتى لقد صارت الفيزياء تعيش في تخوم الميتافيزياء.

لقد صرنا نحيا في زمان قول الحق رَعِلْ

﴿ سَنُرِيهِمْ ءَاينَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِمِ مَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ ... ﴾

افصلت:٥١. لذلك جاء هذا الكتاب استجابت

لقوله تعالى ﴿ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلَقَ ... ﴾ العنكبوت:٢٠٠.

- ان خالق الكون (كتاب الله المنظور) هو منزل القرآن (كتاب الله المسطور). إن الجمع بين قراءة الكتابين يحقق للإنسان التناغم بين العقل والقلب فتتفجر داخله ينابيع الإيمان، ويستشعر في نفس الوقت أهمية الإلمام بسنن الله ولل في الكون وعدم التواكل والتقصير في الأخذ بهذه السنن. من أجل الجمع بين القراءتين صدر هذا الكتاب.
- لقد مضى الوقت الذى يمكن للمسلم أن يستمع فيه لقصتين متباينتين للخلق دون أن يحرك ساكنًا؛ قصم تدعمها الاكتشافات العلميم والأخرى تعكس فهما قاصرًا لبعض المفسرين لآيات الخلق في القرآن الكريم. لقد أصبح على المسلم أن يختار، ولا عجب أن اختار الكثير من شبابنا جانب العلم، وركن بعضهم إلى الإلحاد. ومن أجل تجاوز هذا الفصام وإعادة العلاقم بشكل حقيقي بين العلم والدين، جاء هذا الكتاب داعيًا إلى تجديد الخطاب الديني وتجديد الخطاب العلمي.
- لقد أصبح الإسلام المستهدف الأول الذي يرقبه الكثيرون بعيون نهمة تبحث عن سوءة هنا وعورة هناك، ولا شك أن العيون قد وقعت على مثالب كثيرة، أهمها مجافاة بعض ممن يطلق عليهم المفكرون الإسلاميون للعقل والعلم. ما أحوجنا أن نعود بالإسلام غضا فتيا نضرا قادرا على استيعاب كل ما يجد من مكتشفات العلم وانجازات الفكر الإنساني السوى، ذلك حتى يعود ديننا صالحا لكل زمان ومكان كما أراد الله على له أن يكون.







# WWW.Ibtesama.com